

011n P5 4815 066 1871a





The original of this book is in the Cornell University Library.

There are no known copyright restrictions in the United States on the use of the text.

In compliance with current
Copyright law, Cornell University
Library produced this
replacement volume on paper
that meets the ANSI Standard
Z39.48-1992 to replace the
irreparably deteriorated original.

2005

### CORNELL UNIVERSITY LIBRARY



FROM

The Earnes Wall Library

#### DIE

# HEBRÄISCHEN SYNONYMA

## DER ZEIT UND EWIGKEIT

GENETISCH UND SPRACHVERGLEICHEND DARGESTELLT.

#### INAUGURALDISSERTATION

ZUR ERLANGUNG

### DER PHILOSOPHISCHEN DOCTORWÜRDE

VON

### CONRAD VON ORELLI

AUS ZÜRICH.

LEIPZIG
A. LORENTZ

II. FRITZSCHE'S BUCHHANDLUNG.

1871.

#### SEINEN HOCHGESCHÄTZTEN LEHRERN,

#### DEN PROFESSOREN

### HEINRICH LEBERECHT FLEISCHER

UND

### FRANZ DELITZSCH

ALS GERINGES ZEICHEN DER VEREHRUNG UND DANKBARKEIT

GEWIDMET.

### INHALTSVERZEICHNISS.

|                                                  |  |  | Seite |
|--------------------------------------------------|--|--|-------|
| Einleitung                                       |  |  | 1     |
| Anlehnung geistiger Begriffe an sinnliche        |  |  | 4     |
| Entstehung der Homonyma und Synonyma             |  |  | 5     |
| Der Zeitbegriff                                  |  |  | 3     |
| Das Unendliche                                   |  |  | 8     |
| Vorgänger                                        |  |  | 9     |
| Eintheilung                                      |  |  | 9     |
| I. Die endliche Zeit                             |  |  | 11    |
| A. Die Zeit nach ihrer Erscheinung               |  |  | 13    |
| Zusammenhang der Zeit mit der Bewegung           |  |  | 13    |
| 1) Benennung der Zeit nach der Bewegung.         |  |  | 15    |
| a) nach entgegentretender Bewegung               |  |  | 17    |
| b) treibender                                    |  |  | 21    |
| c) ungehemmt vorgehender                         |  |  | 23    |
| d) beschleunigter                                |  |  | 24    |
| e) schnellster                                   |  |  | 26    |
| f) umkehrender                                   |  |  | 30    |
| g) kreisender                                    |  |  | 32    |
| h) einschliessender                              |  |  | 40    |
| 2) nach der Ruhe als dem Gegensatze zur Bewegung |  |  | 41    |
| B. Die Zeit nach ihrer Bestimmtheit benannt      |  |  | 45    |
| מועד                                             |  |  | 46    |
| ישת                                              |  |  | 47    |
| שדו                                              |  |  | 53    |
| י י י י י י י י י י י י י י י י י י י            |  |  | 54    |

| VIII | INHALI |
|------|--------|
|      |        |

| Seit |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             |              |       |       |                     |             |                       |                     |      |     |     |     |
|------|--|--|----|-----|------|-----|------|------|-----|-------------|--------------|-------|-------|---------------------|-------------|-----------------------|---------------------|------|-----|-----|-----|
| 5    |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             | ١,           | hi's  | larso | Bed                 | ıgen        | utu                   | De                  | Die  | Ι   |     |     |
|      |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             |              | heim' |       |                     |             |                       |                     |      |     |     |     |
|      |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             |              |       |       |                     |             |                       |                     |      |     |     |     |
| 6    |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             |              |       |       | ung                 | ach         | beti                  | uss                 | Schl | S   |     |     |
| 6    |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             |              | eit)  | wigl  | t (E                | Ze          | lich                  | end?                | une  | е   | Die | II. |
| 6    |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             |              | ι     | chei  | ndli                | Un          | des                   | ıck                 | sdru | us  | Αι  |     |
| 69   |  |  |    |     |      | )   | ערי) | (0)  | it  | ake         | ic           | Endl  | der   | ung                 | nein        | Ver                   | rch                 | dui  | )   | 1)  |     |
| 86   |  |  |    |     |      | ;)  | נד)  | ng ( | zui | weξ         | be           | Zeit  | der   | ung                 | tset        | $\mathbf{For}$        | $\operatorname{ch}$ | dur  | )   | 2)  |     |
| 90   |  |  | к) | יתן | n, ' | ומי | (٦   | ng   | ru  | nge         | lä           | l Ver | une   | ung                 | deh         | Aus                   | $\mathbf{ch}$       | dur  | )   | 3)  |     |
| 95   |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             |              |       | (נצח  | ng (                | geru        | $\operatorname{Stei}$ | ch i                | dur  | ) ( | 4)  |     |
| 99   |  |  |    |     |      |     |      |      |     |             |              |       |       | ng                  | fass        | men                   | am                  | Zus  | 1   |     |     |
| 98   |  |  | е  | ch  | dli  | nc  | e e  | ιdi  | an  | ei <b>t</b> | $\mathbf{Z}$ | chen  | ndli  | une                 | dei         | nung                  | lehi                | An   | 4   |     |     |
| 104  |  |  |    |     |      |     |      | ffs  | gri | be          | its          | igke  | Ev    | hebi                | $_{ m des}$ | cter                  | ıral                | Cha  | (   |     |     |
| 106  |  |  |    |     |      |     |      | · .  | eit | c Z         | le:          | ung   | stell | $\overline{ m Vor}$ | che         | logis                 | hol                 | Myt  | ]   |     |     |

•

# EINLEITUNG.

There is a petrified philosophy in language.

M. Mueller.

Wenn der bekannte aristotelische Grundsatz: Πρὸς ἡμᾶς μὲν πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ ἐγγύτερον τῆς αἰσθήσεως eines Beweises überhaupt bedürftig wäre, die Sprachwissenschaft würde einen solchen darbieten. Ist doch die Sprache eines Volkes nicht bloss ein zuverlässiges Inventar, welches den materiellen und geistigen Besitzstand desselben beurkundet: sie gibt uns auch darüber manchen Wink, wie und wann es zu seinen Besitzthümern ge-Je älter die Bekanntschaft mit einem Gegenstande, kommen. einem Thiere, einer Pflanze, desto älter und einfacher ist gewöhnlich der dafür gewählte Name. Spät vorkommende oder gar ausländische Benennungen deuten auf spätes Bekanntwerden oder fremden Ursprung einer Sache. Aber noch mehr: sogar wenn wir über die Zeit des historischen Bestehens der Sprache zurückgehen in die Zeit ihrer Bildung, geben uns die Formen selber ein Kriterium an die Hand, das uns zunächst hinsichtlich der Reihenfolge, in welcher die Dinge zu Objecten der menschlichen Auffassung geworden, eine Unterscheidung treffen lässt. nämlich Gegenstände und Vorstellungen gibt, deren sprachliche Bezeichnungen sich mit leichter Mühe von andern Wörtern genealogisch ableiten lassen, während es bei den Namen anderer verwegen erscheint, ihre Ursprünglichkeit anzutasten, so ist der Schluss nicht unberechtigt, dass die letzteren, weil dem wahrnehmenden und erkennenden Geiste näher liegend, einfacher und früher, jene ersteren aber, weil schwerer erfasst und später erkannt, auch künstlicher und später benannt worden seien. Aus den Bildungsstufen der Sprache lässt sich schliessen auf die Entwicklungsphasen des menschlichen Erkennens, deren Niederschlag jene sind. In dem aber, was uns in der Sprache als das Ursprüngliche erscheint, spiegelt sich eben die sinnliche Anschauung und Empfindung in unverkennbarer Weise ab. Was auf die Sinne des Menschen einen unmittelbaren Eindruck machte, sich ihm gewissermassen ohne sein Zuthun aufdrängte, das zog zuerst seine Aufmerksamkeit auf sich, wurde von seiner Vorstellungskraft erfasst und mittelst der Sprache ausgedrückt.

Diese Wahrnehmung lässt sich mehr oder weniger in allen Sprachen machen, da sie in den allgemeinen Naturgesetzen der menschlichen Entwicklung ihren Grund hat. Notiones verborum propriae omnes sunt corporeae sive ad res pertinentes quae sensus nostros externos feriunt — das ist seit langer Zeit ein Grundsatz der klassischen Philologie gewesen. Aber deutlicher als anderswotritt diese Thatsache zu Tage in den sogenannten semitischen Sprachen, mit welchen wir es hier zu thun haben. Diese Sprachgruppe, zu welcher das Hehräische gehört, hat die Eigenthümlichkeit, dass bei verhältnissmässig grosser Fruchtbarkeit der Stammformen die organische Gliederung der einzelnen Wortfamilien im Ganzen sehr leicht zu erkennen ist. Auch lassen sich, wo einzelne Glieder in einem dieser Dialekte fehlen, diese zum guten Theil aus den übrigen ergänzen. Gehen wir aber der Wurzel eines solchen semitischen Wortstammes so weit als möglich nach, so zeigtsie nahezu immer eine sinnliche Bedeutung. Soweit uns hierdie Wortfamilien durchsichtig sind, finden wir keine ganz abstrakten darunter; vielmehr lehnen sich solche Vorstellungen an konkrete an, erhalten deren eigene oder eine davon abgeleitete Bezeichnung.

Dieser Umstand beweist nun nicht bloss die Priorität des Sinnlichen vor dem Geistigen, sondern auch den engen Zusammenhang zwischen Beidem in der Vorstellung. Für die neu auftauchenden geistigen Begriffe wurden nicht ganz neue Formen geschaffen, sondern man hat die vorhandenen, wie sie waren oder wie man sie weiterbildete, dafür verwendet, wie auch beim Erkenntnissprozesse der Mensch stets an die in ihm bereits vorhandenen Vorstellungen und Begriffe anzuknüpfen trachtet. Aber nicht willkürlich bestimmte man Ausdrücke sinnlichen Inhalts zur Aufnahme geistigen Gehalts, sondern die Namen solcher Vorstellungen, welche mit den anzueignenden irgendwie verwandt schienen und daher ihre Auffassung vermittelten, wählte man auch zur Vermittlung ihres Ausdrucks.

Bei dem weiten Spielraum jedoch, welchen bei diesem Prozesse der Apperzeption<sup>1</sup>) die Subjektivität hat, konnte es nicht ausbleiben, dass verschiedene abstrakte Begriffe nach Einer sinnlichen Vorstellung benannt wurden, sofern sie auf irgend eine Weise an diese erinnerten. Es entstanden dadurch sogenannte Ja selbst entgegengesetzte Begriffe konnten Homonyma<sup>2</sup>). möglicherweise unter Einen Namen gebracht werden, sofern ihnen wenigstens die Verwandtschaft mit Einer sinnlichen Grundvorstellung gemeinsam war, welche bei der Namengebung massgebend Manche räthselhafte "Enantiosemien", wie man sie wohl genannt hat3), erklären sich auf diese Weise. So kann das hebr. פבה einerseits bedeuten: fortdauern (Jer. 48, 11. Ps. 102, 27), anderseits aber: aufhören (Gen. 29, 35. 2 Reg. 4, 6), weil beides (bestehen und stille stehen) sich auf die Grundbedeutung des Stehens zurückführen lässt. Ein Gegenstück dazu bildet עַרָה

<sup>1)</sup> Siehe die Definition dieses Prozesses im Anschluss an Herbart bei Steinthal, Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft II, S. 14 und die ausführliche Darlegung desselben im zweiten Band von Lazarus, Leben der Seele.

<sup>2)</sup> Diese Bezeichnung ist schon von Aristoteles gestempelt Categor. § 1: 'Ομώνυμα λέγεται ὧν ὄνομα μόνον χοινόν, ὁ δὲ κατὰ τοὕνομα λόγος τῆς οὐσίας ἔτερος.

<sup>3)</sup> Im Gegensatz dazu gilt von den Synonymen: πολυωνυμοῦσιν ἐν ταυτότητι σημασίας.

(vorübergehen, weitergehen) mit seinen Ableitungen, wie wir sehen werden<sup>1</sup>).

Umgekehrt konnte es eben so leicht geschehn, dass Ein abstrakter Begriff oder Eine geistige Funktion mit verschiedenen sinnlichen Dingen oder Thätigkeiten in Verbindung gebracht wurde <sup>2</sup>). So bildeten sich die sog. Synonyma<sup>3</sup>). Ja sogar entgegengesetzte sinnliche Vorstellungen konnten zur Apperzeption Einer geistigen dienen. Ein Beispiel dafür wird uns die Untersuchung der hebr. Synonyma für Ewigkeit, عنا المنافقة المنا

<sup>1)</sup> In der reicheren arabischen Sprache ist ein solches Widerspiel (فحد) der Bedeutungen innerhalb Eines Wortstamms, ja Einer Wortform noch viel häufiger, z. B. موجيف neuarab. edel von Abkunft, altarab. aber das gerade Gegentheil, weil die weisse Farbe (هَجُون) bei Kameelen Zeichen edler Abkunft ist, bei Menschen aber als Zeichen des Gegentheils galt. S. Fleischer zu Levy's Chaldäischem Wörterb. I, 423.

<sup>2)</sup> Vgl. Lazarus, Leben der Seele II, S. 211 ff.

<sup>3)</sup> Auch diese Bezeichnung findet sich schon bei Aristoteles, freilich in anderm Sinne. Er sagt nämlich a. a. O. Συνώνυμα δὲ λέγεται ὧν τό τε ὅνομα χοινὸν χαὶ ὁ χατὰ τοὕνομα λόγος τῆς οὐσίας ὁ αὐτός, οἶον ζῶον ὅ τε ἄν-θρωπος χαὶ ὁ βοῦς, also Wesen oder Gegenstände, die als Unterarten Einer Gattung unter Einem allgemeinen Namen zusammengefasst werden. Für das, was der heutige Sprachgebrauch darunter versteht — verschiedene Namen Eines Begriffs — wofür man auch die Benennung grammatische oder etymologische Synonyma (im Unterschied von den logischen des Aristoteles) in Vorschlag gebracht hat, wäre der schon im Alterthum gebräuchliche Name Polyonyma passender. S. Tittmann, De Synonymis in N. T. rectius dijudicandis p. VIII s. — Die Rabbinen nennen die Synonyma λάπος die Araber unterscheiden λάπος Synonym und λάπος δυμονομμα δεμπορομμα δεμπ

<sup>4)</sup> Belehrend ist auch, wenn z. B. der Kâmûs das arab. وَالَا Geistesreife mit وَالَا Schwere, Gewichtigkeit umschreibt, während derselbe Begriff im Chald. und Syr. durch المنابع بالمنابع والمنابع المنابع والمنابع والمن

Leicht zu erklären ist der Grund solcher mehrfacher oder vielfacher Benennung eines Dings. Substanzen, seien sie materieller oder geistiger Natur, werden ja benannt nach ihren Merkmalen, und zwar enthält ein Substantivum je Ein solches Merkmal<sup>1</sup>); es sind daher an sich so viele Substantiva für ein Ding möglich als Merkmale an ihm entdeckt werden. Je erfinderischer die Phantasie eines Volkes in der Entdeckung solcher Merkmale oder Beziehungen eines Dinges auf das anderweitig Bekannte ist, desto reicher wird sein Sprachschatz, indem es auch für längst Bekanntes und Benanntes immer wieder neue Namen bilden kann. so entstehenden Synonyma ergänzen sich, und geben in ihrer Gesammtheit mehr oder weniger vollständig den Begriff, von welchem ein jedes von ihnen ein Merkmal angibt oder andeutet. Doch ist zu beachten, dass sie auch dann, wenn der angestrebte Begriff ganz derselbe ist 2), nicht den selben Weg zu seiner Auffassung eingeschlagen haben, weshalb sie nie ganz gleichbedeutend sind. Eben dadurch, dass sie einem verschiedenen Merkmale des Begriffs den Vortritt und das Uebergewicht einräumen, entsteht eine Differenz oder doch eine Variation im Wortsinn<sup>3</sup>). Gegen solche oft sehr zarte Schattirungen stumpft sich freilich das Sprachgefühl leicht ab; sie entschwinden mehr und mehr dem Bewusstsein. Desto nöthiger aber ist es, dass der Sprachforscher, zu dessen Aufgabe es gehört, die Geschichte der Begriffe aus der Sprache psychologisch zu entwickeln, gerade auf solche Gruppen von Synonymen sein Augenmerk richte, welche die Bildung eines Begriffs von verschiedenen Seiten darstellen4).

<sup>1)</sup> Vgl. Pott in Lazarus' und Steinthals Zeitschrift I, 345 f.

<sup>2)</sup> Dies fordert die Bezeichnung "Synonyma", wie wir sie verstehen.

<sup>3)</sup> Tittmann (l. c. I, IV): Quae synonyma dicuntur licet ad communem quandam notionem referri possint, habent tamen quaeque proprium quendam modum et veluti signum rei quae cogitatur. Speziell für das Hebräische s. die in der Z. d. D. M. G. XVII, 318 f. angeführte Aeusserung S. D. Luzzatto's.

<sup>4)</sup> Einen Ueberblick über das in der hebräischen Synonymik bisher Geleistete hat Mühlau (jetzt Prof. in Dorpat) in der Z. d. D. M. G.

Wenige Begriffe aber dürfte es geben, deren sprachliche Formen uns einen so lehrreichen Einblick in die Werkstätte der Sprache gewähren können, wie der Begriff der Zeit, welcher einerseits dem Menschen so nahe liegt, dass er schon bei den ersten Anfängen des Denkens in irgend einer Einkleidung sich einfindet, anderseits doch so abstrakt ist, dass er nur sehr allmählich erfasst und erst bei philosophischer Untersuchung nach seinem wahren Wesen erkannt werden kann. Die Zeit ist nicht ein Gegenstand, sondern wie der Raum eine blosse Daseinsform, liegt aber der sinnlichen Wahrnehmung noch ferner als dieser. Den Alten kam sie wie etwas Abstruses vor: Galenus hat die Zeit etwas Göttliches und Unbegreifliches genannt, und Augustinus sagt von ihr: Si nemo ex me quaerat, quid sit tempus, scio; si quaerenti explicare velim, nescio.

Vollends merkwürdig ist die Art und Weise, wie die Sprache, obwohl verhältnissmässig arm an Mitteln, auch das auszudrücken strebt, was nicht einmal der Verstand auf der höchsten Stufe seiner Entwicklung beherrschen kann: das Unendliche, wovon die Idee in der Vorstellungswelt heimisch ist lange bevor sie durch die Konsequenz des Gedankens geläutert wird. Der Sprache, welche mit der Vorstellungskraft Schritt zu halten sich müht, gelingt es freilich nicht, einen völlig adäquaten Ausdruck für das Unendliche zu finden, aber die Schwierigkeit, die dies verhindert, treibt nur zu neuen Versuchen, welche ein eigenthümliches Licht verbreiten über die Wege, welche der Mensch einschlägt, um über das Endliche, Sinnliche hinaus zu dem Unendlichen zu gelangen, welches seinem Bewusstsein innewohnt, wie das Buch Koheleth (3, 11) sagt. Auf die theologischen Konsequenzen einzugehen, welche

Bd. XVII (1863) S. 316 ff. gegeben. Besondere Berücksichtigung verdienen hier: die früheste hebr. Synonymik, von Abraham b. Isaak Bedarschi verfasst (XIII. Jahrh.) und הוהם הכניה betitelt (herausg. von Polak, Amsterdam 1865.), und die jüngste, Sal. Pappenheims יררעות שלמה (I Dyhrenfurth 1784; III ebenda 1811; II Rödelheim 1831. 4), ein grossartig angelegtes, bis jetzt unübertroffenes Werk.

sich aus unserer Erörterung der hebräischen Bezeichnungen der Ewigkeit ergeben könnten, ist weder unsere Absicht noch unsere Aufgabe; es würde dies eine eigene Abhandlung erfordern. Wir werden uns damit begnügen, eine Zusammenstellung der Synonyma des Zeitbegriffs zu versuchen, welche zu nicht ganz unfruchtbaren sprachlichen Beobachtungen Anlass geben wird.

Beachtenswerthe Darstellungen dieser Wortgruppe haben schon die genannten jüdischen Sprachgelehrten gegeben. gehend bespricht namentlich Sal. Pappenheim יריעות שלמה) Theil I fol. 7 — 70 b) den Zeitbegriff und seine Wortformen, nicht ohne diese etymologisch abzuleiten und von Gesichtspunkten der neueru (besonders kantischen) Philosophie aus zu klassificiren. Dass Letzteres dem sprachlichen Verständniss eher Eintrag gethan, Ersteres im Vergleich mit dem heutigen Stand der Wissenschaft noch höchst unvollkommen geschehn ist, werden wir an einigen Beispielen zu zeigen Gelegenheit haben. Namentlich vermisst man hier jede Vergleichung mit den übrigen semitischen Sprachzweigen. Bei dem bereits angedeuteten Sachverhalt ist aber selbstverständlich, dass wir uns einer durchgehenden Beiziehung derselben nicht werden entschlagen können. Insbesondere wird das Arabische uns unentbehrlich sein, nicht bloss zur Vervollständigung und Ableitung der hebräischen Formen, sondern auch im Allgemeinen zur Konstatirung der semitischen Spracheigenthüm-Die nicht semitischen Sprachen dagegen werden wir lichkeiten. nur beiläufig berühren, wenn sie auffallende Parallelen bieten.

Die Eintheilung betreffend werden wir scheiden zwischen der endlichen und der unendlichen Zeit oder zwischen Zeit und Ewigkeit, obgleich sich zeigen wird, dass die Trennung der zu diesem und zu jenem Begriffe gehörigen Wörter nicht absolut vollzogen werden kann. Noch weniger würde es sich empfehlen, innerhalb des Zeitbegriffs das, was man die verschiedenen "innern Sprachformen" genannt hat, also Zeitpunkt, Zeitraum u.s. w. zu leitenden Gesichtspunkten für die Eintheilung zu machen, da dies die Einsicht in die Genesis der Bedentungen nur stören und er-

schweren, die Uebersichtlichkeit aber nicht vermehren könnte, indem viele von den zu besprechenden Ausdrücken sich nicht ohne Gewalt in eine von diesen Kategorien einreihen lassen. Wir ziehn es daher vor, den elementaren Wortbedeutungen nachzugehn und dieselben je nach ihrer Aehnlichkeit an einander zu reihen, indem wir übrigens nicht verhehlen, dass gerade hinsichtlich dieser Grundbedeutungen Manches noch nicht unumstösslich feststeht, Einzelnes sogar noch sehr unsicher ist.

# I. DIE ZEIT.

'Ο χρόνος ἀριθμός ἐστι χινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον. Aristoteles.

1

|   | · |  |   |
|---|---|--|---|
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
| • |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  | • |
| , |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |

So verschieden auch der Begriff der Zeit in den einzelnen philosophischen Systemen angesehn und gewerthet worden ist, kaum wird man ihn definiren können, ohne ihn mit der Bewegung auf's engste in Verbindung zu bringen¹). Die Zeit ist nicht denkbar ohne eine Bewegung, eine Veränderung der Dinge; sie ist eine Form, welche durch die Bewegung erzeugt und aus ihr erkannt wird. Aber nicht bloss dem reflektirenden Verstand, auch der naivsten Weltbetrachtung — und dieser erst recht — erscheint die Zeit als etwas mit der Bewegung eng Zusammengehöriges, wie denn alle Sprachen diesem Zusammenhang Ausdruck geben. So unbedenklich wie man im Deutschen von der Zeit sagt: sie kommt, sie eilt, sie ist vergangen, redet der Lateiner von einem decursus aetatis, einem fluxus temporum u. dgl.

Die Vorstellung der Bewegung besitzt aber der Mensch bereits, wenn er die Zeit zum Objecte seiner Auffassung macht; er hat sie im Gebiete des Raumes unmittelbarer aus sinnlichen Anschauungen gewonnen. Die räumliche Bewegung wird daher das Apperzeptionsorgan (nach der jetzt gangbaren Terminologie), die zeitliche das Apperzipirte. Und zwar nicht bloss in einzelnen Formen des Ausdrucks findet diese Apperzeption zwischen Raum und Zeit statt, sondern ganze Komplexe von Vorstellungen werden

<sup>1)</sup> Wir verweisen auf den Abschnitt über Raum und Zeit in Trendelenburgs Logischen Untersuchungen I 156 ff. 3. Aufl. 1870.

aus dem Räumlichen in's Zeitliche hinübergetragen. Die räumlichen Verhältnisse in ihrem Zusammenhang müssen zur Veranschaulichung der zeitlichen behülflich sein. Die durch das Nebeneinander entstandene Reihe dient zur Darstellung der Reihe des Nacheinander. Mittelst des räumlichen Vorneseins wird das zeitliche Prius, mittelst des räumlichen Zwischenraumes der zeitliche Abstand ausgedrückt. Die semitischen freilich wie die indogermanischen Sprachen verfahren bei dieser Uebersetzung der räumlichen Bewegung und Proportion in zeitliche mit einer bemerkenswerthen Inkonsequenz, indem sie, je nach der Anschauungsweise, der Zeitbewegung eine entgegengesetzte Richtung zusprechen. Entweder nämlich erblickt man in der Zeit eine Bewegung von der Vergangenheit zur Zukunft: die Zeit schreitet vor; was dem Menschen noch künftig ist, was er noch erwartet, was ihm noch bevorsteht (البستقيل), das liegt vor ihm; was vergangen ist, das liegt hinter ihm. Zu dieser mehr individuellen Betrachtungsweise kommt aber die mehr geschichtliche. Als das "Vorderste" (ראשׁרת) gilt hier der Anfang einer ganzen Kette von Geschlechtern, Zeiten u. s. w., in welcher die Gegenwart ein Glied ist, welchem die Vergangenheit vorausgieng (daher קוב Vorzeit), und welchem die Zeit der Nachkommen nach folgt. Die fernste Zukunft ist hier das "Hinterste" (אַהַרָּת). Aus dieser zwiefachen, auf die Sprache einwirkenden Vorstellungsweise könnten wie über-

all, wo entgegengesetzte metaphysische Begriffe sich an den selben physischen anlehnen, Zweideutigkeiten¹) hervorgehn, wenn nicht auch abgesehen vom Redezusammenhang der Sprachgebrauch die betreffenden Ausdrücke meist bestimmter geprägt hätte, so dass z. B. bei "Vorzeit" niemand an die noch vor uns liegende Zeit denkt, dass ferner das lateinische retro zeitlich gebraucht eben so gewiss auf die Vergangenheit geht als das griechische ὀπίσω auf die Zukunft.

Auch insofern bleibt sich die Vorstellung nicht gleich, als man sich entweder die Zeit als dem Menschen oder den Menschen als der Zeit entgegengehend denkt<sup>2</sup>). Das Gewöhnlichere ist aber, dass die Zeit an den Menschen herantretend und über ihn hinweggehend, allenfalls auch ihn vorwärtstragend, jedenfalls also als das bewegliche Element angeschaut wird. Es kann uns daher nicht befremden, wenn wir von den verschiedensten Völkern die Zeit selber nach ihrer Haupteigenschaft, der Bewegung benannt finden. In reichem Mass ist dies der Fall in den arischen Sprachen.

So kommt wahrscheinlich aus der einfachen Wurzel î, gehen3),

<sup>2)</sup> Ueber die daraus resultirenden Verschiedenheiten in der temporalen Terminologie der arab. Grammatik s. Fleischer in den Sitzungs-Berichten der k. sächs. Ges. der Wissenschaften 1864. S. 286.

Fick, Vergleichendes Wörterbuch der indogerman. Sprachen, 1870
 20 und 345.

der vielverzweigte Stamm  $aiv^1$ ), wozu sanscr.  $\hat{e}vas$ , Gang ( $\hat{a}yus$  Leben, Lebenszeit), griech.  $\alpha \hat{l} \neq \hat{v}$ ,  $\alpha \hat{l} \neq \hat{v}$ ,  $\alpha \hat{l} \neq \hat{v}$ , lat. aevum, aetas (= aevitas), goth. aivas, Zeit, Ewigkeit, althd.  $\hat{e}wa$  u. a. m. gehören. Der erweiterten Wurzel  $y\hat{a}^2$ ), gehen, fahren, von der Zeit: verstreichen, vergehen, entstammt das sanscr.  $y\hat{a}tus$ , Zeit<sup>3</sup>), ferner das lat.  $J\hat{a}nus$ ; wahrscheinlich aber auch zend.  $y\hat{a}re$  (Jahr), griech.  $\tilde{\omega}\rho\alpha$  (Jahreszeit, Blüthezeit), althd.  $j\hat{a}r$  u. s. w.

Die Zahl dieser Beispiele liesse sich noch beträchtlich vermehren. Wenden wir uns indessen zu den semitischen Sprachen, so haben wir dieselbe Erscheinung; nur dass in diesen die elementare sinnliche Bedeutung, von welcher bei Benennung der Zeit ausgegangen wird, selten so allgemein ist wie in den angeführten Merkwürdig sind hier die mannigarischen Wortstämmen. fachen Variationen der Bewegung, an welche sich in entsprechender Weise mannigfache Modificationen des Zeit-Je weniger der Mensch mit Reflexion über begriffs knüpfen. abstrakte Begriffe den Anfang macht, desto weniger ist es der allgemeine Zeitbegriff, der ihn zuerst beschäftigt. Was zunächst ihn anregt, ist das sinnlich Wahrnehmbare, das, was in der Zeit oder zu Zeiten geschieht, geschehen ist oder eintreffen soll. In Folge dessen sind es zunächst gewisse durch ihren Inhalt sich auszeichnende Zeitpunkte oder durch ihre Eigenthümlichkeiten auffallende Perioden, welche seine Aufmerksamkeit auf sich ziehen. charakteristischen, verschieden gearteten Zeitvorstellungen aber finden naturgemäss ihren Ausdruck in verschiedenartigen Bewegungen. In Hinsicht auf Richtung, Intensität, Extension u. s. w. ist ja die Bewegung der vielfachsten Qualificirung fähig. Sie kann als vorwärts oder rückwärts gehende, näher kommende oder sich entfernende, langsam oder schleunig, schritt- oder stossweise sich vollziehende, als vibrirende oder kreisende vorgestellt werden,

<sup>1)</sup> Curtius, Grundriss der griech. Etymologie (3. Aufl. 1869) S. 359.

<sup>2)</sup> Fick, a. a. O. S. 331 f.

<sup>3)</sup> Curtius a a. O. S. 160.

und es wird sich zeigen, wie sinnig die Sprache von diesen Variationen zur Kennzeichnung der verschiedenen Gestaltungen des Zeitbegriffs Gebrauch zu machen weiss.

<sup>1)</sup> Wie oft "Orte, Ortsgränzen u. Behältnisse", insbesondere auch zeitliche Räume oder Gränzen (nach Böttcher, Ausführliches Lehrbuch der hebr. Sprache, herausg. von Mühlau, § 641 ɛ, vgl. § 621). Später kommt es auch als Masc. vor wegen Verkennung des Ursprungs (s. ebenda § 648).

<sup>2)</sup> Vgl. Gesenius, Lehrgebäude der hebr. Sprache S. 474.

<sup>3)</sup> Levy, Chald. Wtb. II, S. 226.

nach Fleischer (zu Levy II S. 572) von צָלָה, welches höhere Potenz von عنو, انو, arab. عنو, انو. Die Grundbedeutung des Stammes ist: entgegentreten; أَعْنَاءُ Pl. أَعْنَاءُ heisst die Wolke (wie عَنَى Pl. von dem nahe verwandten عَنْ als die vom Himmel sich abhebende, vorragende, dem Blicke entgegentretende.1) Die temporale Wendung aber zeigt das arab. إِنَّا Plur. أَنَاءُ, die rechte, passende Zeit, eigentlich also: die eintretende, daherkommende, auf deren Eintreffen man gewartet hat. Daher bedeutet استنى entstanden aus استأنى (X) im Vulgärarabischen: erwarten. Form I bez. das Eintreten der geeigneten Zeit z.B. Sure 57, 15 اَلَمْ يَأَن "Ist es nicht Zeit (ist nicht die rechte Zeit gekommen) für die Gläubigen, dass . . . " Und in 33, 53 bez. إِذَاهُ die dem Propheten gelegene Zeit, welche die Gläubigen zu ihren Besuchen abwarten sollen. Ueber die Form dieses Sing. von sind übrigens die Araber selber nicht ganz sicher. Mit dem St. ist wohl eng zu verbinden der St. اوی in der selben Bedeutung,2) woher das häufige W. 57 wiederum: eingetretene eingetroffene, daher bes. rechte Zeit, ebenso of Zeit, Jahreszeit.

Aus der besprochenen Wurzel עובה ist nun nach Fleischer auch das schon erwähnte או hervorgegangen, nämlich aus עובה (wie אות מוא עובה (wie אות מוא עובה ), mit Suff. עובה (wie אות מוא עובה ), mit Suff. עובה (אות מוא עובה ). Die Bedeutung ist dann eigentlich: Entgegentretendes, Begegnendes, Eintretendes, sich Treffendes. Das chald. בְּעֶבֶה (Ezr. 4, 10 f. u. a.) und בְּעֵבֶה kann man als Zeugen für den sonst assimilirten Wurzelkonsonanten anführen. Von ersterem bemerkt S. D. Luzzatto: usansi a guisa d'introduzione ai discorsi, quasi: or dunque; letzteres, unzweifelhaft temporal, steht

<sup>1)</sup> Vgl. auch Fleischer zu Delitzsch' Commentar zu Jesaja (Aufl. 2) S. 92 u. Gesenius' *Thesaurus* unter של:

<sup>2)</sup> Anders Dietrich in Gesenius' Hdwtb. unter אָר, welcher von der Bed. aufathmen ausgehend für آن die Bed. (bequeme) Gelegenheit, Rechtzeitigkeit gewinnt.

Dan. 2, 23 u. ö. in der Bedeutung: jetzt, nun. Das unstreitig von צַת stammende בַּעֹר, "עָתָה zur Zeit" liesse sich mit בֹעֹר, , וּעָהָה zusammenstellen, ער פַעַן bis jetzt = ער פַעַן (Ezr. 5, 16) mit (ווש) וער יוש ( $\mathbb{E}$ ). Es ist auch nicht zu verkennen, dass eine solche Genesis dem Gebrauche des W. צַרָה; denn nicht etwa der unbestimmte, möglicherweise inhaltlos verstreichende Zeitverlauf wird damit ausgedrückt, sondern eine eigen thümlich besonderte Zeit, deren Eintreten ein Ereigniss oder doch eine Veränderung, deren Dasein eine Zuständlichkeit oder Umständlichkeit mit sich bringt. מו entspricht durchaus dem griechischen καιρός, nicht χρόνος. Freilich ist richtig, dass die alte hebr. Sprache für den einfachen Zeitbegriff überhaupt kein anderes Wort besass, weshalb es allenfalls auch an Stellen seine Verwendung finden kann, wo es um die abstrakte Zeitdauer zu thun ist, wo demnach χρόνος am Platze wäre. Dass dies jedoch mit Verwischung seines eigentlichen Gepräges geschieht, tritt in vielen andern Redeweisen zu Tage. Es genüge vorläufig hinzuweisen auf die vielen Stellen, wo es (analog dem ענהא in den obigen Beispielen) die Zeit einer Sache bedeutet, d. h. die Zeit, wo eine Sache einzutreten pflegt oder eintreten soll, wie die Geburten<sup>2</sup>) (Iob 39, 1 n. a.), die Reife der Früchte, die periodischen Regengüsse;3) ferner auf den spätern Gebrauch, ru für die Witterung zu setzen (Ezr. 10, 13). γρόνος konnte nicht leicht in diese Bedeutung übergehn,

י) Auch Pappenheim führt ש ע. ש auf Eine Wurzel zurück, findet diese aber in dem blossen ש, welches die Bewegung (הערכה) ausdrücken, und wovon ען מש Modificationen sein sollen.

<sup>2)</sup> Richtig bemerkt Pappenheim, dass dieses של einen Gegensatz, also eine qualitative Unterscheidung der Zeit in sich t age, dass dem שת שלא ללדות (Koh. 3, 2) ein שה שלא ללדות entspreche.

<sup>3)</sup> Man vergl. dazu die Unterscheidung von χρόνος u. καιρός bei Severianus: Χρόνος μὲν μῆκός ἐστι, καιρὸς εὐκαιρία; ähnl. Cäsarius (Quaest. XXXV), welcher fortfährt: Οδ γὰρ φαμέν χρόνος ἐπέστη ἀμήτου ἢ τρυγήτου ἀλλὰ καιρὸς οὐδὲ χρόνος γῆμαι τὴν νεᾶνιν άλλὰ καιρὸς. Treffender Ammonius: 'Ο μὲν καιρὸς δηλοῖ ποιότητα, χρόνος δὲ ποσότητα.

צמוף dagegen bedeutet in der That im Neugriechischen das Wetter. ') Für eine solche qualitativ unterschiedene Zeit passt aber ein Name von של entgegentreten, da ja dieses nur von einer Zeit gesagt werden kann, welche, irgendwie sachlich qualificirt, von der vorhergehenden (und nachfolgenden) sich abhebt. Will man dagegen die Ableitung von אין festhalten, so darf man wenigstens als Grundbedeutung von אין festhalten, so darf man wenigstens als Grundbedeutung von יין festhalten, so darf man wenigstens als Grundbedeutung von יין festhalten, so darf man wenigstens als Grundbedeutung von יין festhalten, so darf man wenigstens als Grundbedeutung von יין festhalten, so darf man wenigstens als Grundbedeutung von inicht die beständig vorübergehende, gleichmässig fortgehende, eintönig verstreichende Zeit sich denken, sondern es ist dann zunächst eine bestimmte Schrittbewegung der Zeit, durch welche ein gewisser Inhalt am Menschen vorübergeführt wird; dazu wäre das äthiop. TH: (gîzê) Zeit, und zwar bestimmte, günstige Zeit und dergl. von יין hebr. יין hebr. יין hebr. יין hebr. יין vorübergehen, zu vergleichen. Da indessen für nu noch eine dritte Erklärung Berücksichtigung verdient, werden wir auf das Wort zurückkommen.

Stärker noch als bei العند المناق ال

<sup>1)</sup> Vgl. Curtius, a. a. O. S. 108.

steht indessen in diesem Zusammenhang المُجَالِة. Vergleiche auch für das Verhältniss von وَعَوْ Sure 76, 1. Mit عَنْ Sure 76, 1. Mit مَاءِ = فَانَ von جَاءِ = فَانَ von بَاءِ = فَانَ von بَاءِ = فَانَ wie die Araber sagen. — Bei all diesen Wörtern ist zu beachten, wie eng die Vorstellung der Zeit mit der ihres Inhalts verflochten ist, ohne welche sie in dieser Weise gar nicht möglich wäre; die Quantität der Zeitdauer dagegen tritt hier ganz zurück hinter dem Eigenthümlichen, was mit der Zeit eintritt oder in ihr vorgeht.

Eine andere ebenfalls spezifisch semitische Modification der Bewegung zum Behuf der Zeitdarstellung zeigen die Benennungen der Zeit, welche von der Grundbedeutung des Treibens, Stossens ausgehen. Unter diesen sind zunächst zu erwähnen die von der Wurzel oder lie novit, pepulit abgeleiteten; vgl. die Verba أَفَرَ, أَفَلَ, auch أَفَرَ, Auf die Bedeutung treiben führt auch das N. welches das sprossende Grün, die Wiese bezeichnet; ebenso finden sich Derivata von diesem Stamm in den übrigen Dialekten (s. Gesen. Thesaurus p. 4), namentlich solche, welche Benennungen vegetabilischer Produkte des treibenden Wachsthums sind. Uebertragen auf's geistige Gebiet ist 🗂 die Absicht als Moment oder Motiv, welches zu etwas treibt (vgl. الناعث das Motiv). Noch kräftiger zeigen die Grundbedeutung die Derivata von im Sinne von: gemüthlich beengt, verzagt sein. Von dieser Wurzel nun (nicht von انرن), wie die arab. Lexicographen angeben) stammt das Nomen إِنَّانَ = إِبَّانَ (mit den verw. Formen وَمُؤَفَّةٌ إِفَانَ أَنَفُ u.s.w.) in der Bedeutung Zeit, günstige Zeit. Nach dem angegebenen Ursprung kommt dieser Name wohl zunächst dem einzelnen Zeitmoment zu, welcher so

<sup>1)</sup> Ueber dessen Gebrauch als Gattungseigennamen für eine bestimmte Zeit s. Fleischer, Sitzungsberichte, 1866, S. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eig. zurücktreiben, daher schmälern, vermindern; s. Delitzsch' kürzern Comm. zu den Psalmen S. 539 und den umfänglicheren Bd. I S. 658 f.

heisst als der treibende, nachdrängende¹), nachtretende, nachrückende, welcher dem vorhergehenden auf dem Fusse folgt (vgl. die R. A. جاء على افف ذلك, venit statim post hoc), daher dem rechten, für etwas passenden Moment. Dann heisst واقال المائية واقال

Für das Hebräische nun wäre diese Gruppe besonders von Bedeutung, wenn das dem spätesten (nachexilischen) Hebraismus angehörige عن analog zu erklären wäre. Dieses Wort kennen alle Dialekte des Semitismus; es ist daher seine Ableitung nicht anderswo zu suchen4). Schauen wir uns aber in diesem Sprachgebiet nach einem physischen Begriff um, welcher zu Grunde liegen könnte, so bietet das arab. آرَمَنُ stossen einen solchen, welcher mit dem eben besprochenen gleichartig ist.5) wäre dann gleich مَرَمَنُ (wie im Syr. إِمَانُ häufiger مُرَمَنُ, welche beiden Formen nach Angabe der arab. Sprachkundigen ganz gleichbedeutend

<sup>1)</sup> Vgl. das französ. instant Augenblick, von instare.

<sup>2)</sup> Vgl. וֹיִוּי, וֹיִוּי, אַרוּ Fluth; äthiop. גַּחַב: (abāwî) der Nilstrom.

<sup>3)</sup> Leibnitz, Opera philosophica ed. Erdmann p. 752.

<sup>4)</sup> Vgl. Ewald in den Götting. Gel. Anz. 1858. S. 97 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Wie Prof. Fleischer mir mittheilte, sieht er darin wirklich den Ursprung des Wortes.

<sup>6)</sup> Ableitungen davon sind زَبْنِيَة; eig. stössig, زَبْنِية Plur. وَبُنْيِة jhul. Bed.: die ungehorsamen Menschen und Geister, aber auch die Engel, welche das Höllenfeuer bewachen und die daraus Entrinnenwollenden zurückstossen; endlich auch verschiedene Polizei- und Militärbeamte, welche die Unruhigen gleichsam in die Reihe zurückstossen, u. a.

sind, und sowohl eine lange als eine kurze Zeit bezeichnen können¹). Dazu gehört das n. unit. وَمَنْ وَمَنْ وَالله وَالل

Näher als die bisher besprochenen berühren sich mit unsrer Anschauungs- und Redeweise diejenigen Beispiele, wo die quantitative Dauer einer Zeit angezeigt wird durch die Art der Bewegung, welche zum Vehikel ihrer Darstellung gewählt worden. Diese Fälle sind zahlreich. Wenn z. B. der Bewegung freier Lauf gelassen wird, dass sie sich ungehindert ausdehnen kann, erweckt dies leicht die Vorstellung einer längern Zeitdauer. Zwei Wurzeln, welche die ungehemmte Bewegung ausdrücken und auf die Zeit angewendet werden, sind z. B. Lie und No. Von Lie nämlich und dem nahe verwandten ausdehnen, vorrücken, avancer; daher denn page, einheitlich, nicht abgebrochen vorrückende Zeitdauer in sich schliesst. Aber auch als Name der Zeit selber kommt das

<sup>1)</sup> Im Gegensatz zu زقت ist es allerdings eine längere Zeit, s. De Sacy, Chrestom. Arabe I, p. 409 (2 éd.).

<sup>2)</sup> Letzteres würde weniger auf die Vorstellung der Zeitfolge als die der anschwellenden, anwachsenden Zeit führen (vgl. franz. *pousser*).

arab. عَانَةُ vor; der Kâmûs bemerkt, es stehe für عَانَةُ (Abstractum wie häufig statt des Concretums) — richtig, denn die Zeit gilt der naiven Weltbetrachtung nicht als blosse Bewegung, überhaupt nicht als blosses Accidens, sondern als etwas Substanzielles, von welchem die Bewegung als vornehmstes Merkmal sich prädiziren lässt. Aehnlich ist bei den besonders für längere Zeiträume gesetzten Ww. هَالَى , عَالَى , مَالَى , مَالَى , مَالَى , مَالَى , الله diuturnus, Form II: lange, ausgedehnte Frist geben, ähnlich wie مَالَى ) das Moment des sich lange Hinziehens der Dauer angedeutet in dem Grundwort: كل = in freien, grossen Schritten sich fortbewegen. Wird also der Bewegung Raum gegeben, so bildet sie eine ausgedehnte Zeit ab.

Dagegen wirkt die Beschleunigung der Bewegung naturgemäss verkürzend auf die Zeitvorstellung. Als Beispiel dafür führen wir zunächst an das aramaisirende (\*\*), welches wir nach Hitzig (zu Dan. 3, 6) von ableiten¹); dieses Verbum, seiner Bedeutung nach nicht sehr verschieden von Lo, bezeichnet wie dieses ein intensives Gehen, Laufen, welches aber hier in Betracht kommt als ein eiliges, hastiges, wie es auch in andern Sprachen gern auf eine kurze, rasch entfliehende Zeit angewendet wird²). Die im Chald. Syr. Arab. Aethiop. herrschende Bedeutung von int ist allerdings eine bestimmtere. Es bez. die Stunde, welche aber eben als der zwölfte Theil des Tages und der Nacht lange das kürzeste Zeitmass gewesen ist³). Auch steht intensiven.

<sup>1)</sup> Nach Gesen. u. den Meisten gehört es zu שְּׁשְׁהָּ blicken. Dann entspräche es recht eigentlich dem deutschen "Augenblick", dem sanscr. ksana für îksana, und wäre an die sofort zu hehandelnden Wörter מָּבֶע , רֶבֶע anzuschliessen. Nach Andern ist die Wurzel: עבד , ושׁע weit sein, in welchem Fall es wie ב eine ganz unbestimmte Zeitdauer, ein beliebiges spatium temporis ausdrücken würde.

<sup>2)</sup> Vgl. das latein. ruit hora.

<sup>3)</sup> Vgl. für das deutsche stunt, stunta (eig. Augenblick) Grimm, deutsche Grammatik, III, 231.

es sich nicht um eine astronomisch gemessene Stunde handelt, für eine recht kurze Zeit. In den Targum ersetzt es gewöhnlich das hebr. בֶּבֶּע. Im Buch Daniel findet es sich mehrmals in der Verbindung בה שׁלְהַא im Sinne von augenblicklich 1), sofort 2). Es entspricht ganz dem syr. دُمُ عَدُّم عَدُدُ. Zu vergleichen ist auch das arab. من ساعتي, extemplo. Namentlich dient das Wort mit demonstrativem Zusatz zur Bezeichnung des gegenwärtigen Moments. So chald. אָשָׁעָהָ aus אָהָשׁי אָה = jetzt, soeben; gleichfalls im syr. الساعة für إسّا (ital. ora, franz. or) jetzt; لسّاعة (ital. ancora, franz. encore) adhuc.3) Im Arabischen finden wir السِعْوَة (seltnere Form السَعْوَة zuweilen mit der Tendenz, die damit gemeinte Zeit als möglichst kurz erscheinen zu lassen; wir erinnern an die koran. Phrase: nicht um eine Stunde können sie (den ﴿ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً Termin) hinausschieben" z. B. Sure 7, 32, wo Beidawî umschreibt: يعمل النمّام في : (- Vgl. ferner die Sprichwörter اقصرَ وقت der Ohrenbläser stiftet in einer Stunde Unfrieden für mehrere Monate" und: جولة الباطل ساعة وجولة الحتق der Irrthum waltet eine Stunde, die Wahrheit ewig", الى الساعة (vgl. Prov. 12, 19). الساعة heisst nämlich hier wie durchgängig im Koran die Stunde κατ' ἐξοχήν, d. i. die Stunde der Auferstehung. Beid. erklärt الساعة S. 30, 54: القيامة سبّيت بها لانّها -Die Be تقوم في آخر ساعة من ساعات الدنيا او لانّها تقع بغتة deutung "Stunde" konnte endlich leicht in die der jeweiligen, bald

<sup>1)</sup> Ganz ebenso mhd. ze stunde (momento, statim), sâ zestunde Trist. 3696; sâ zestunt Gudr. 1160; Trist. 1136; s. Grimm, deutsche Grammatik III, 148.

<sup>2)</sup> Die Augenblicklichkeit wird dabei noch mehr urgirt als in dem daneben gebrauchten בֵּה וְּנְנָא.

S. Fleischer, Hallische Literaturzeitung, Ergänzungsblätter 1838
 S. 161.

<sup>4)</sup> Zerstreute Perlen (herausg. von Fleischer) Nr. 274 u. 47.

so bald anders gearteten Zeit übergehen, wie wir es in der talmud. Sprache finden. So galt nach einem Grundsatze des traditionellen Gesetzes das Bêth Dîn für befugt, mosaische Gesetze zu suspendiren שהשעה צריכה לכך, wenn die Zeit es so verlangte. 1) Ferner Berachoth 64°:

כל הדוחק את השעה שעה דוחקתו וכל הנדחה מפני השעה שעה נדחת מפנין

Wer die Zeit stösst, den stösst die Zeit; Wer sich aber vor ihr drückt, vor dem drückt sie sich.

Gehen wir weiter, so lässt sich die Schnelligkeit bis zu einem höchsten Grade steigern: der schleunigsten Bewegung entspricht die kürzeste Zeitdauer. Es ist eine auch in den abendländischen Sprachen häufige Metapher, dass solche Thätigkeiten, die eine möglichst rasche Bewegung mit sich bringen, das plötzliche Eintreten von etwas oder die denkbar kürzeste Zeitdauer versinnbilden. Alle diese Sprachen haben dazu meistentheils die geschwindesten Thätigkeiten der Glieder des menschlichen Leibes entlehnt.2) Hebräische Wörter dieser Art sind הָבֶע und בַּחֶע Das Verbum רָגַע weist auf dieselbe Wurzel zurück wie תבה, רבה, ירבה, u. s. w., welche alle ein heftiges Bewegtsein oder Erregtsein ausdrücken. Schon Alb. Schultens (Orig. Hebr. L. I, c. 10) identificirt dieses بقر richtig mit رَعَمَ (bes. VIII) tremulo motu agitari, welches vom Zucken des Blitzes, vom Hin- und Hergehen des Wagezüngleins und dergl. gebraucht wird.3) Im Hebr. hat das Wort als Transitivum die Bed. erschüttern, erregen, in Zitterbewegung versetzen4), z. B. das Meer Jes. 51, 15 LXX

<sup>1)</sup> Philippsons Israelitische Religionslehre, Abth. I S. 93.

<sup>2)</sup> Beispiele aus den germanischen Sprachen s. Grimm, deutsche Gramm. III, 129 und besonders bei Tobler in Lazarus' u. Steinthals Zeitschrift V, S. 311. 320 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. auch زَجَعَ von dem Wagebalken und der Wage selbst: wippen, ausschlagen.

<sup>4)</sup> S. Delitzsch zu Jesaja S. 516 u. 521; zu Iob S. 308.

ταράσσειν; Iob 26, 12. Das Niph. und Hiph. haben abgesehen von drei gleich zu erwähnenden Stellen eine davon unabhängige Bedeutung, und sind auf جَبَي (zurückkehren) zurückzuführen. Die intransitive Bedeutung von רגל (commoveri, tremere) findet sich vielleicht Iob 7, 5 (meine Haut schauert). Die Segolatform בָּבֶּל, in pausa רֻבַּע, bed. also eig. vibramen, wie Schultens richtig angibt. Wie er kann man auch das latein. "momentum" vergleichen; nur ist جير eine heftige Bewegung oder Erschütterung. Eher lässt sich daher das arab. هُبَّة danebenstellen (von هَبَّ commotus fuit, auch vom Schwert: zucken), welches ebenfalls einen kurzen Moment, gleichsam Einen Streich bezeichnet; nicht minder خُطُرُة Augenblick, kürzeste Zeit¹) (von غطَخ vibravit), gleichsam Eine Zuckung; auch בנע eigentlich Ein Stoss²). Bei הַנַע hat indessen wohl noch eine bestimmtere leibliche Bewegung das Mittelglied gebildet, wie man es denn gewöhnlich erklärt als ictus oder nictus oculi³). Damit stimmt ganz überein das syr. مُكَامِنُ وَعِدُاً, gleichbedeutend mit طَرَف الله schlagen, aber auch die Augen niederschlagen, mit den Augen winken (طَارُفَة). Auch so ist übrigens הֶבֶע nicht ganz gleich dem deutschen "Augenblick". In וֹבֶע liegt von Haus aus etwas Gewaltsames; es bezeichnet das Auf- oder Niederschlagen der Augenlider, daher die äusserst kurze Zeit, die dazu nöthig ist.4) - Prov. 12, 19 haben wir den verbalen Ausdruck וְעַר־אַרְבִּיעָה (Gegensatz לֶעָר). Dafür könnte es

ماكان مدِّتهم الاّ خطرة S. Freytag, Lex. Ar.: ماكان مدِّتهم الاّ

<sup>2)</sup> Vgl. französ. tout-à-coup u. ähnl.

<sup>3)</sup> Vgl. äthiop. ΦΧΛΤ: (kesbut) eig. nutus, daher Augenblick u. das mit פְּרֶגֵּע gleichbedeutende nachbiblische פְּרֶגַע von רפה, also eig. das Sinkenlassen der Augenlider ausdrückend, ebenso das nentestamentliche ἐν ρίπη ὀφθαλμοῦ 1 Cor. 15, 52 von ρίπη, Wurf, Schwung.

<sup>4)</sup> Abulwalid will den Begriff der kürzesten Zeit dadurch gewinnen, dass er aus der Bed. sich zusammenziehen, welche auch Andere dem تت (= جنه ) beilegen, die Bed. tenuis fuit ableitet; daher sei ارجع القلّ ما يكون چية , s. darüber Gesen. Thesaur. p. 1264.

ganz so gut heissen לְצַרְרֶבֶּעְ (vgl. Iob 20, 5). Die Art und Weise wie Jer. 49, 19.50, 44 diese Verbalform uns entgegentritt, lässt vermuthen, dass es ähnlich wie Iob 7, 19 "bis ich meinen Speichel schlucke" eine dem Volksmund geläufige Redensart war. Die erste Person steht dabei ähnlich wie in من ساعتى. Diese Hiphilform nun ist nicht ein abstraktes Denominativum: einen Augenblick zubringen, warten und dergl.; sondern sie hat noch die sinnliche Grundbedeutung, also: bis ich mich rege, schüttle, oder besser: in so kurzer Zeit als ich zum Aufschlagen der Augen brauche. 1)

Aus dem Gesagten ergibt sich einfach die Gebrauchsweise von בֶּבֶּע. Es bezeichnet gleichsam einen einzelnen Pulsschlag der Zeit, d. h. ein Zeitatom, und wird daher erstens gesetzt für das Minimum einer Zeitdauer, welches den Namen Dauer eigentlich gar nicht verdient. So Ex. 33, 5 רָבֶע אָהָה eine kürzeste Zeit (Zeiteinheit); Ps. 30, 6 בול ein verschwindend kurzer Augenblick im Gegensatz zur Dauer eines ganzen Lebens (s. Hupfeld zu d. St.); Iob 20, הַבֶּרוֹבְג so lang ein רגע währt, parallel mit בְּרֵירָבֶע, eine kurze Spanne Zeit; פָּמִעָט־רָגַע Jes. 26, 20 und öfter. Zweitens bez. das schlagartige, blitzschnelle Eintreffen eines Ereignisses, besonders einer Katastrophe: Thren. 4, 6 בְּבֵּלִ־בָּעָ von der plötzlichen Zerstörung Sodoms; ähnlich בָּרֶבֶע Num. 16, 21, aber auch accusativisch ohne Präposition, z. B. Jer. 4, 20 parallel בּחָאֹם. Jes. 47, 9. Ps. 6, 10. Meistens wird mit dem Worte der jähe, gewaltsam schnelle Untergang der Gottlosen ausgemalt, Iob 21, 13 dagegen ein plötzlich überraschender, leichter Tod. לרבעים mit zeitlichem hund prägnantem Plural2): in Augenblicken, d. h. so, dass kein einziger Augenblick, kein Minimum der Zeit ausgesetzt wird.

<sup>1)</sup> So auch A. Schultens: usque dum nictem = oculis vibrem. Ewald: "bis ich die augen bewege." Zu der jeremianischen Doppelstelle vergleiche das "veni, vidi, vici."

<sup>2)</sup> Vgl. לְבְקַרִים (Ewald, Ausführl. Lehrbuch der hebr. Sprache § 217 d).

Ein Doppelgänger dieses בָּלֶע ist nach seiner Herkunft, Form und Bedeutung das Nomen פֿתַל vom Verbum בתד (so nur im Samaritan. gebräuchlich) = The öffnen, hier aber speziell die Augen öffnen, aufschlagen, woraus sich nach Analogie des eben besprochenen Wortes die temporale Bedeutung von selbst ergibt: es bezeichnet den kaum wahrnehmbaren Zeitpunkt (στιγμή LXX Jes. 29, 5), während dessen man die Augen aufschlägt. Auch dieses Wort deckt sich nicht ganz mit unserm "Augenblick", dem es indessen näher kommt. Als adverbialer Accus. und mit Präpositionen wird שַּחַב und das davon abgeleitete Adverbium פַּחָב für בובי ebenso wie בֶּבֶּע zum Ausdruck der Plötzlichkeit gebraucht. An manchen Stellen sind diese Wörter ganz synonym mit בֶּבֶע; indessen zeigt sich doch eine in ihrer Abkunft begründete feine Differenz in der Vorstellung. בָּבֶע ist mehr die reissende, gewaltthätige, stürmische Schnelligkeit, mit welcher sich etwas vollzieht; שמע deutet an, dass etwas leise überraschend, unbemerkt eintrifft, wie man die Augen aufschlägt, schon da ist. Diese Vorstellung einer unversehens eintretenden Ueberraschung zeigt sich u. a. Koh. 9, 12 bei der Vergleichung mit den Fischen und Vögeln, welche nichts merken, bis sie "mit Einem Male" sich gefangen finden; ebenso Prov. 7, 22 bei dem den Lockungen zuhörenden Jüngling, welcher der Buhlerin nachläuft, ehe er sich's versieht, d. h. indem er sich plötzlich 2) nicht mehr in seiner Gewalt hat. Vgl. auch Jes. 47, 11, wo ein nicht vorhergesehenes Unglück gedroht, und Num. 6, 9, wo von einem unvorhergesehenen Todesfall die Rede ist. Am deutlichsten tritt dieser Zug des Nichtvoraussehens Num. 35, 22 hervor, wo DND geradezu s. v. a. unvorsätzlich, unabsichtlich. פַּחַל und פַּחָאם werden auch zur Verstärkung neben einander gestellt: "urplötzlich."

Im Gegensatz zu diesen Benennungen, welche mit Zuhülfenahme einer schnell vorübergehenden Bewegung die Zeit als kurze

<sup>1)</sup> Böttcher § 279. Ewald § 204 b.

<sup>2)</sup> κεπφωθείς LXX dem Sinn nach richtig.

kennzeichnen, stehen die Namen der eigentlichen Zeit dauer, welche einer sichtbar anhaltenden, konstanten Bewegung ihren Ursprung verdanken. Von der letztern Art waren schon die Ausdrücke, welche das weite Ausgreifen oder Vordringen aussagen. Namentlich aber wird die länger andauernde, verweilen de Zeit durch eine besondere Richtung, nämlich das Umbiegen oder kreisförmige Wiederkehren dargestellt.

י) Daher auch בֵּבֶּיד (IV) הַּבְּיד eig. wiederholen; daher wiederholt, nachdrücklich, feierlich sagen, hezeugen. Vgl. Gesen. Thesaur., Böttcher § 912, 40.

<sup>2)</sup> Dieser Uebergang ist jedenfalls natürlicher als die Spaltung des Wortes, welche Dietrich (in Gesen. Lexikon) vorschlägt, wonach es in der Bed. iterum auf wenden, in der Bed. Dauer aber von einem angeblichen Efestsein abzuleiten wäre.

<sup>3)</sup> Man vergleiche das mit vir sich berührende englische still (althd. stullan, anhalten, zögern, verweilen) = noch, aber oft mit adversativer Tendenz, indem die Vorstellung des Anhaltens, Einhaltens in die des Beschränktseins übergeht. Etwas Aehnliches findet bei vir statt.

<sup>4)</sup> Auch hier wieder bemerke man die schlechthinige Bedingtheit der Zeitvorstellung durch ihren Inhalt. Das Geschehniss oder der Zustand kehrt wieder, verharrt und erzeugt so die Vorstellung der Dauer.

holung zum habituellen Zustand. على bedeutet nämlich zurückkehren zu etwas, es wiederholen, zur ständigen Gewohnheit (عادة) machen. Auch das damit verwandte عهد ist eigentlich s. v. a. zurückkehren, dann eine Sache sorgfältig üben, pflegen (so besonders Form V), Šeć eigentlich Gegenstand des Zurückkehrens, d. h. der beständigen, sorgfältigen Beobachtung, daher = Bündniss, Vertrag. — So bed. die Partikel איל eigentlich: "Fortdauer1) von .... (Ewald, §. 209 c.), daher = noch, auf die Gegenwart bezogen: adhuc, noch jetzt, noch immer, negativ לא עלד eig. nicht wieder, daher: nicht mehr; es kann aber auch eine Zeitdauer bezeichnen, deren Hinausgehen über die Gegenwart man voraussieht, so z. B. בעוֹדָי Ps. 104, 33: bei meinem Fortdauern = so lang ich noch lebe. Iob. 27, 3 בֶל־עוֹד נְשׁבֶּיתִר בִּי die ganze Dauer, da noch Athem in mir ist = so lang noch . . . Steht hingegen עוֹד in Beziehung auf etwas, was noch gar nicht vorhanden, noch nicht eingetreten ist, so bezeichnet es das Andaueru des Ausbleibens. So lange etwas verzieht, hält es gleichsam zurück, statt mit der Zeitbewegung einzutreten. So 1 Sam. 18, 8 רעור לוֹ אַהַ הַמְּלוּכָה "Im Rückstand ist für ihn nur noch das Königthum," d. h. es fehlt ihm nur noch dieses, wo die auffallende Ellipse<sup>2</sup>) verschwindet, wenn man לוֹד zu seiner vollen Bedeutung kommen lässt; ebenso Hab. 2, 3. Dan. 11, 35: "Verzögerung (findet statt) bis auf die bestimmte Zeit." — Endlich gibt es Stellen, wo נוֹד nicht eine Zeitdauer sondern das Dauern oder Verharren von etwas ausdrückt, so

<sup>1)</sup> Dass übrigens das Wort identisch sei mit dem altarab. عَرُض (Ewald § 337 c. Anm. 2), ist nicht annehmbar. Letzteres, abgesehen vom mytholog. Gebrauch, nur mit Negation und zwar meist von der Zukunft vorkommende Wort scheint eigentlich die Zeit zu bedeuten. Der Kamûs, welcher es so erklärt, gibt zugleich die Grundhedeutung von عام : hinten stehen, zur Ablösung nachrücken (wie نَعْرُينُ Diese Ableitung ist heachtenswerth, da sie sowohl mit sonstigen arab. Auffassungen der Zeit als mit dem Sinn des häufigen تَعْرِينُ umtauschen (eig. also ersetzen) harmonirt.

<sup>2)</sup> Vgl. Ewald § 299 a.

Gen. 46, 29: הֵבְּרָאַרְיוֹ עוֹד , er weinte anhaltend = hörte lange nicht auf zu weinen, vgl. Rnth 1, 14; und wahrscheinlich ebenso ("fortwährend", "ununterbrochen") Ps. 84, 5, wo die alten Uebersetzer und Rabbinen es sogar einem לעולם gleich setzen.

An Bestimmtheit gewinnt der Begriff der Zeitdauer dadurch, dass die Benennung desselben, statt von bloss rückgängiger oder reflektirender Bewegung von der Kreiswendung hergenommen wird, welche, regelmässig sich vollziehend, zu einem geschlossenen Ganzen sich abrundet. Gerade diese Art von Zeitnamen ist in den verschiedensten Sprachen stark vertreten, indem theils ein einzelner Zeitraum, theils die Zeit an sich als Cyclus angesehen wird. Der Grund dieser Anschauung ist, wie aus der Untersuchung der betreffenden Wörter erhellt, darin zu suchen, dass diejenigen Erscheinungen, an deren stetiger Veränderung oder Bewegung der Lauf der Zeit wahrgenommen und gemessen wurde, selber einen Kreislauf darstellen. Von ihnen ist die Vorstellung der Kreisbewegung auf die entsprechende Zeit übertragen worden. Die Gestirne nämlich, welche um ihrer allen Menschen in die Augen fallenden und dabei höchst regelmässigen Bewegung willen von jeher zur Orientirung in der Zeit benutzt wurden, bewegen sich in kreisförmigen Bahnen, wie der Augenschein lehrt. Schon in dem Zeitraum von 24 Stunden, welcher sich als einheitliches Zeitmass den Menschen aufdrängt, vollzieht sich offenbar ein solcher Umschwung der Gestirne. Deshalb heisst der Lauf, welchen die Sonne täglich am Himmel beschreibt 1), אוֹ im Arab., הַקּלְפָּה im Hebr. (Ps. 19, 7) von קלף, verw. mit קלף, Wurzel קלף umkreisen.

In grösserem Maassstab aber als der Tag bildet das Jahr einen Cyclus, indem durch die sich gleichbleibende Aufeinander-

¹) Vgl. die Essays von M. Müller II S. 147 der deutschen Uebers., wonach bei den alten Iudern die Tage als Herde der Sonne dargestellt zu werden pflegen, so zwar, dass das Kommen und Gehen eines jeden Tages mit dem Einherschreiten einer Kuh verglichen wird, welche des Morgens ihren Stall verlässt, die himmlischen Weiden auf dem angewiesenen Pfade durchschreitet, und Abends zu ihrem Stalle zurückkehrt.

folge von Erscheinungen (Jahreszeiten), aus welchen es zusammengesetzt ist, unwillkürlich die Vorstellung einer Runde, eines Kreislaufes wachgerufen wird. 1) So heisst denn der Ablauf des Jahres בּשׁנְהָל הַשְּׁנְהָל Ex. 34, 22. 2 Chr. 24, 28, wie von bestimmten, jährlich wiederkehrenden Tagen gesagt wird, dass sie "kreisen" Jes. 29, 1.2) Auch der Name des Jahres selbst drückt oft diese Kreisbewegung aus. Zweifelhaft ist dies beim griech. ἐνιαυτός, da dessen Herkunft überhaupt noch nicht sicher (Curtius a. a. O. S. 196). Aber auch xóxlos steht bisweilen geradezu für Jahr, und bei annus wird die Grundbedeutung Ring oder Kranz durch das Diminut. annulus oder anulus wahrscheinlich gemacht<sup>3</sup>). Einen deutlichen Fall dieser Art bietet das arab. عَوْلً von عَوْلً sich wenden (= خَوْلَيْن sich winden), ein altes Wort für Jahr; so im Koran bezeichnet also den voll- كَوْلَلْ, zwei volle Jahre lang. كَامِلَيْن ständigen Kreis, welcher durch die Wendungen oder Wandlungen und daraus resultirenden Zustände (אוֹדוֹת vgl. אוֹדוֹת), die sich in dieser Zeit eines Jahres an einander reihen, gebildet wird.

Einen weitern Kreislauf stellt das Menschenleben dar. Ein solcher beginnt mit jeder Generation, welche von der Jugend bis zum Greisenalter gleichsam die Jahreszeiten des menschlichen

<sup>1)</sup> Es ist kaum nöthig an das latein. vertente anno zu erinnern und an das homerische περιπλομένου ἐνιαυτοῦ z. B. Od. 11, 248: im umkreisenden Jahr = innerhalb eines Jahres; περιπλομένων ἐνιαυτῶν, während die Jahre umlaufen. Auch die Jahre an sich heissen Il. 23, 833 περιπλύμενοι als die in steter Kreisbewegung laufenden (rollenden). Ebenso wird περιτέλλεσθαι sich im Kreislauf vollenden, ablaufen, mit ἔτος verbunden. Im Aethiop. heisst dieser Kreislauf (des Jahres) UOR:

<sup>2)</sup> Nach Böttcher (Proben A. T. licher Schrifterkl. S. 83 ff.) würde auch מְּבֶּח חַלָּהְ hier zu nennen sein, von הוה, הוה, sich krümmen, also: "wie die Zeit umkreist ist" = über's Jahr. Doch ist diese Redensart wahrscheinlich aus הוה in der Bed. reviviscere zu erklären.

<sup>3)</sup> Fick a. a. O. S. 418 nimmt an, annus stehe für acnus, und sei wie ânus, annulus Ring zu sanscr. akna gebogen, Part. Perf. Pass. von indog. ak sanscr. ac, anc hiegen, zu stellen.

Lebens durchmacht. Eine solche Zeitdauer<sup>1</sup>), in welcher dieser Umlauf sich vollendet, heisst daher ebenfalls Kreis, wie das hebr Wort לבוֹק zeigt. Dieses kommt von לבוֹר sich im Kreise bewegen. ist demnach eins mit פֿבָּלֶ (n. unit. צֹבֶיֶׁב) Kreislauf. Also ist דּרֹר, chald. In nicht "quasi terminus temporis, quo homines simul in hac vita et mundo habitant, a הוה habitare" (Buxtorf) 3), auch nicht "Menschenund Zeitschicht von הזה schichten (Böttcher), sondern es bezeichnet den kreisförmig sich abschliessenden Zeitverlauf, in welchem ein Menschengeschlecht seine Entwicklung vollendet4). Aus diesem Grundbegriff ergibt sich mit Leichtigkeit der zwiefache Gebrauch, den das Wort im Hebr. Chald. und Syr. hat, wonach es einerseits mehr temporal das Zeitalter bezeichnet, anderseits das einem solchen angehörige Menschengeschlecht. Diese beiden verschwisterten Bedeutungen sind in vielen Fällen gar nicht zu trennen. Die temporale Bedeutung tritt z. B. hervor, wo eine unabsehbare Reihe von Generationen oder

<sup>1)</sup> Griech. alών, genauer γενεά; lat. sacculum. Zwischen den beiden letztern unterscheidet Censorinus (De die natali c. 17 s.): Sacculum [quod quidam lustrum aut annum magnum vocant c. 16] est spatium vitae humanae longissimum partu et morte definitum, quare qui annos triginta sacculum putarunt, multum videntur errasse; hoc cnim tempus genean vocari Heraclitus auctor est, quia orbis aetatis in eo sit spatio; orbem autem vocat actatis, dum natura ab sementi humana ad sementim revertitur etc.

<sup>2)</sup> Siehe über diese zahlreiche Wortsippe Ethé, Schlafgemach der Phantasie II, S. 86 ff.

<sup>3)</sup> Aehnlich schon Kimchi im Sepher Haschoraschim: כל רמי אשר הארם

<sup>4)</sup> Sein Ende findet dieser Zeitraum dadurch, dass eine neue Generation in den selben Kreislauf eintritt, daher der numerische Betrag des pei chronologischen Angaben nicht etwa 70 oder 80 Jahre (die längste Lebensdauer nach Ps. 90, 10), sondern 40 Jahre ist. Damit hängt es zusammen, dass die Hebräer ihre Geschichte in Perioden von je 40 Jahren einzutheilen lieben. Vgl. Bertheau, Buch der Richter S. XVI ff. Fürst, Geschichte d. bibl. Literatur I, 351 f; II, 3 ff. — S. aber auch Ewald, Geschichte des Volkes Israel II, S. 521 ff. (3. Ausg.).

Perioden menschlichen Lebens (aetates) zum Ausdruck der unendlichen Zeit gemacht wird. So z. B. Ps. 89, 2. 5 לדור וַדור parall. עולם; ebenso לדור דורים Jes. 51, 8 u. ä. wie syr. בֹּיָלָ (s. darüber weiter unten). Die concrete Bedeutung: Gesammtheit der zu einer Zeit lebenden Menschen, Zeitgenossenschaft, welche von einem solchen Ring an der Kette der Zeit umspannt wird, findet sich z. B. Ex. 1, 6 וימת יוסת וכל אחיו וכלדההור החוא, das ganze damalige Geschlecht starb aus. Diese persönliche Bedeutung macht sich besonders bemerklich, wo eine Generation nicht bloss nach ihrer äussern Zusammengehörigkeit, sondern noch mehr nach ihrer ethischen Gleichartigkeit in Betracht kommt (vgl. γενεά). So z. B. Deut. 32, 5. 20. Ps. 12, 8, wo über eine moralisch verkehrte Generation geklagt wird. Es kann sogar das temporale Moment darüber ganz fallen gelassen werden, wie z. B. Prov. 30, 11-14 "Es gibt ein Geschlecht" = eine Menschenklasse, eine Art oder Gattung von Menschen 1).

<sup>1)</sup> S. zu דור auch Delitzsch' Comm. zu Jesaja S. 545.

<sup>2)</sup> Ungenau Kimchi כדמותכם.

<sup>3)</sup> Z.B. Baba mezîa 27b, wo Raschi es erklärt: der unter gleicher Constellation (בְּמֵלֵל אֲקֵד,) Geborene.

<sup>4)</sup> S. darüber Gesenius' Thesaur. unter גרל, wo auch bemerkt wird,

Gleichwie nun das Menschenleben in Hinsicht auf das Alter einen beständigen Kreislauf zeigt, indem eine Generation die Bahn betritt, während eine andere sie durchlaufen hat, so stellen auch andere in der Zeit sich vollziehende Entwicklungen einen kreisartigen Wechsel dar. Die Zustände und Begebenheiten wiederholen sich in der Welt mit mehr oder weniger Regelmässigkeit. Namentlich das Glück "dreht sich im Kreise, es kommt und geht vorhei." So haben wir von jener selben Wurzel ט, דור s. wenden, drehen, das Nomen الماير Pl. داير rund) in der Bed. Umlauf oder, wie wir sagen, Umschwung des Glücks, Glückswechsel, bes. in malam partem, so im Koran 5, 57. 9, 99 u. a. Zu letzterer Stelle vgl. والدايرة في الاصل مصدر او اسم فاعل من داريدور وسُيِّي :Beidâwî لا عُقبَةُ الرمان Es liegt auf der Hand, wie leicht sich der Zeitbegriff hier in die Vorstellung mengt. Eine kreisartige Wandlung des menschlichen Schicksals, wobei dem Menschen Glück und Unglück kommen wie Sommer und Winter, lässt sich ja nur denken in der Zeit und durch die Zeit. So gestaltet sich der Lauf der Zeit (wiederum durch seinen Inhalt) zum Kreislauf. Häufiger drückt die Vorstellung des Glücksumschwungs das Wort 🕉 aus (von نور Grundbed. wie دول), dieses jedoch in bonam partem: es ist der Aufschwung, durch welchen Jemand in die Höhe kommt. Wo die Lumpen " دولة الارذال آفة الرجال "Terstreute Perlen Nr. 75 aufkommen, verkümmern die Ehrenmänner". Daher heisst تعولة geradezu Glück, oft parall. نعبة. Die dabei mitspielende Vorstellung, dass durch die Umdrehungen des Glücksrades bald Dieser bald Jener obenauf komme, gibt A. Schultens richtig an (Orig. Hebr. p. 433), welcher den Vers citirt:

> الدهر دولاب يدور فيه السرور مع الشرور بينا الفتى فوق السما واذا به تحت الصخور

dass wo דור s. v. a. γενεά, Generation, die arab. Uebersetzer es durch جَيْلٌ statt جيل wiedergeben.

aber er verkennt den bei z, , wie auch das koran. z, (59, 7) zeigt, jedenfalls zu Grunde liegenden Begriff der Rundbewegung, indem er die ganze Wortsippe von Russereimer (welcher wechselweise steigt und fällt) ableiten will. Ganz besonders bezeichnet z, das historisch-politische Glück, d. h. den Umschwung oder Aufschwung, durch welchen ein Herrscher auf den Thron gehoben wird. Auch die königliche Macht und Regirung sowie des Königs Person und die ganze Dynastie führen den Namen z, sofern sie eben gewissermaassen die Höhe einer Zeit, ihren Aufschwung repräsentiren oder eine Glücksperiode darstellen. Wie man sieht, liegt auch hier das temporale Moment nahe.

Wie nun ξί, ξίς (von ξίς, κ, κ, κ, κ) eine Glücksperiode, so bezeichnet κ (von κ, κ) wie ) überhaupt einen περίοδος, 2) d. h. eigentlich einen Zeitraum, in welchem etwas seinen Umlauf, seinen Gang vollendet. Die mit περίοδος identischen Namen der Zeit drücken daher insbesondere einen Zeitverlauf aus, welcher einem regelmässigen Prozess entspricht, da die Kreisbewegung 3) eine vollkommen regelmässige ist 4); ferner namentlich einen Zeitabschnitt, dessen Anfang und Ende genau markirt sind, so dass die einzelnen Abschnitte oder eigentlich Umdrehungen gezählt werden können, 5) wie denn die kreisförmige Bewegung als die geeignetste zum Messen, d. h. Zählen der Zeit anerkannt

<sup>1)</sup> Auch das hieher gehörige τίπ Runde, Reihe, kommt leicht dazu, eine gewisse Zeit anzugeben, wie aus Est. 2, 12. 15 ersichtlich, wo LXX καιρός, γρόνος dafür setzen.

<sup>2)</sup> Ebenso das althd. hvîla, engl. while, die Weile, wenn anders dieses verwandt ist mit wheel Rad u. s. w., wie Manche annehmen.

<sup>3)</sup> Auch das arab. vird besonders vom geregelten Gang der Uhren, Maschinen u. s. w. gesagt.

<sup>4)</sup> Vgl. im Buch Jezira VI, 2 גלגל בשנה כמלך במדינה , der Zodiakus eig. die Umwälzung (der Gestirne) im Jahre gleicht einem Könige in seinem Reiche. S. Franck, die Kabbala, übers. v. Jellinek, S. 114 f.

<sup>5)</sup> Vgl. نرة in der Bedeutung: Mal.

ist<sup>1</sup>). Daher stammt auch der Gebrauch von Toff 1 Sam. 1, 20: nach den "Kreisungen" der Tage, d. h. als die bestimmte Zahl von Tagen abgelaufen war, oder, wie wir ebenfalls von einer Zeit, die man berechnen kann, sagen: als die Täge um waren.

Noch ein ἄπαξ λεγόμενον ist hier unter den Wörtern, welche eine Wendung der Zeit ausdrücken, zu erwähnen. Prov. 25, 11 heisst es: תפוחי זהב במשכיות כסק דבר דַּבָר עַל־אָפּנֵיו Goldene Aepfel in silbernen Schaustücken ist ein Wort geredet על אפניר. Es liegt nahe, an die parall. Stelle 15, 23 zu denken und gemäss dem dortigen על אפנין auch dieses על צע übersetzen: "zu seiner Zeit" (Vulg. Symm.). Auch das Bild, womit die weise Rede verglichen wird, macht wahrscheinlich, dass auf die Umgebung, in welcher sie sich gut ausnimmt, somit auch auf den Augenblick, in welchen sie fällt, Rücksicht genommen ist. Demzufolge nehmen Gesenius u. A. ein Wort ¡¡¡k "Zeit" an, von welchem wir sonst allerdings nichts wissen, welches aber seinem Ursprung nach analog wäre den besprochenen שֹלָבּ u. s. w., nämlich von אָפַל vertere, woher auch זְבָּאׁ Rad; rabbin. allgemein: Wendung, Art und Weise, τρόπος; Wurzel של woher פנים, פנים u. s. w. Von einem solchen אֹפַן wäre aber in jedem Falle wohl zu unterscheiden das arab. إقاري welches Abulwalid damit identificirt (s. oben S. 21.). An das Wort וֹאָפָּן in der Bed. "Rad" hält sich Kimchi an der fraglichen Stelle, indem er umschreibt על גלגלין, ebenso Gr. Ven. באל דענ דענ דענ דענ דעני דעני דעני דעני αὐτῆς. Dieses weitere Bild würde indessen die Raschheit der Rede ("ein schnell treffendes Wort" Ewald), nicht ihr Wohlangebrachtsein veranschaulichen. Böttcher (Versuche S. 63 u. Jenaer Lit. Zeitung 1847 S. 1142), welcher ebenfalls übersetzt "auf seinem Räderpaar", will allerdings beides darin finden "eine geläufige Rede am rechten Ort". Allein dafür wäre der Ausdruck kaum ausreichend2). Das

<sup>1)</sup> Vgl. Aristoteles, Phys. IV c. 14. Leibnitz, Opera philosophica Ausg. v. Erdmann p. 242a.

<sup>2)</sup> Böttcher beruft sich auf das homerische ἐπιτροχάδην neben ἀγορεύειν. Allein Od. 18, 26 bed. dieses nur: "geläufig", "mit grosser Zungen-

Sicherste ist, von der Bed. "sich wenden" auszugehen, welche dem Wortstamm jedenfalls zukommt, wie denn Abulwalid es an einer andern Stelle mit "" umschreibt (Ibn Ezra "" um

Aus der Kreisbewegung geht noch ein allgemeinerer Begriff hervor als der der Periode. Wenn man in gewissen Zeitabschnitten einen Kreislauf wahrzunehmen glaubte, so konnte man leicht daraus abstrahiren, dass die Zeit überhaupt in dieser Bewegung fortschreite. Man konnte zunächst immer grössere Kreise in Aussicht nehmen<sup>3</sup>) und endlich die Zeit überhaupt als einen grössten oder unendlichen Kreis<sup>4</sup>) auffassen. Dies tritt uns im

fertigkeit" reden, und enthält das Gegentheil von Lob. Und II. 3, 213 steht es, wenn auch in gleicher Verbindung, doch in andrer Bedeutung, nämlich: "über die Sachen hineilend und nur die Hauptpunkte berührend, summatim, succincte oder transcursim" (Fäsy).

<sup>1)</sup> So Fürst (Hdwtb.): "nach seiner Vieldeutigkeit"; aber wenn auch das talmud. אמן oder אמן Deutungsweise sein kann, so passt dies doch an unserer Stelle durchaus nicht.

<sup>2)</sup> Vgl. über die Verkürzung אֲפָנְיוּ für אֲפָנְיוּ Gesenius, Lehrgebäude der hebr. Sprache S. 575 f.

<sup>3)</sup> Man denke an das platonische Weltjahr, die Weltperioden der Inder, die lange Periode der Parsen u. dergl.

<sup>4)</sup> Den Indern ist in der That die Vorstellung eines Zeitrades (kâlaćakra) sehr geläufig.

arab. عَصُونَ entgegen, welches, ebenfalls ein Sprössling von der Wurzel مور, zunächst einen Zirkel bedeutet, daher vorzugsweise eine lange Periode, auch bestimmt: Weltperiode, dann aber im Arab. das allgemeinste Wort für Zeit geworden ist, indem es die gleichmässig verstreichende Zeit bezeichnet, in welche alle Perioden hineinfallen, und welche dauert, so lange die Welt steht, daher الدُهُونَ in perpetuum.

Zur selben Bedeutung perpetuitas ist von eben dieser Kreisbewegung aus, wenn auch auf anderem Wege, das chald. אַרָּרָבְּּאַ gekommen, welches hinter Substantiven ein Adjekt. perpetuus vertritt¹). Aus der Kreisbewegung gestaltet sich nämlich ähnlich wie aus der reflektirenden (bei עורד) der Begriff des fortgesetzten Dauerns; nur dass beim Kreise noch mehr die Stetigkeit und Regelmässigkeit hervortritt, z. B. עַלֵּח חְדִירָא das tägliche Opfer, welches jeden Tag ohne Unterbrechung dargebracht wird; so auch als Adv. מְּלֵּח שִׁרְיִרָא und אַרְיִרָא, immerfort, ununterbrochen.

Neben den zeitlichen Benennungen, welche der Kreisbewegung entnommen sind, gehen andere her, welche eine correlate Vorstellung erzeugt hat. Da der Kreis nicht gedacht werden kann, ohne dass er etwas einschliesst, so wird demzufolge die Zeit als Einschliessung, als Zusammenschluss gefasst. So heisst im Arab. das Jahr ungleich häufiger als عَامَةُ , äthiop. عَامَةُ , äthiop. عَامَةُ , indem das Jahr als der Inbegriff dessen vorgestellt wird, was die Jahresrunde einschliesst. Desgleichen haben wir ein Seitenstück zu and in dem arab. عَمْهُ , ebenfalls=Zeitgenossenschaft, aber von der Bedeutung comprimere ausgehend, also noch mehr die Zusammengehörigkeit urgirend, die sich jedoch auch in jenem entwickelt. Auch

וֹ) Dasselbe gilt von הְּמִיד, הְּמִידָא, הְּמִידָא.

<sup>2)</sup> Vgl. عام schwimmen, von der ausholenden, das Wasser umfassenden Bewegung; عَمْ umfassend, allgemein sein, opp. غَمْ ausschliessend, speziell, eigenthümlich sein.

hat die Eigenschaft, dass es einerseits concret die zusammengeschlossene Menschenklasse, Generation, anderseits die diesen Zusammenschluss bildende Zeit bedeutet. - Ist endlich die Zeit uns lehrte, so schliesst دهب uns lehrte uns lehrte, so schliesst sie die ganze Weltentwicklung ein: sie bildet die Einfassung alles dessen, was in der Welt ist und geschieht. So ist sie gedacht im arab. قَفَان, nach Ķāmûs = tempus von قَفَان, dem verstärkten كَفّ zusammenfassen, woher إِلَّهُ كَلُّ Ḥand als die zusammenschliessende, zusammenfassende¹); vgl. كَانَّةُ insgesammt, eigentlich: so, dass alle inbegriffen sind. Auch das hebr. geht daraus hervor. In gewöhnlicheren Wörtern aber tritt diese Auffassung der Zeit als einer dem Raume ähnlichen, alles Dasein umschliessenden, umspannenden Form in den arischen Sprachen zu Tage, z. B. in dem zendischen zr-van, zrvana, da der Stamm zr, woher zar ergreifen, eins ist mit dem griech. χερ, woher χείρ die Hand. Aber auch χρόνος kommt wahrscheinlich von dieser Wurzel, deren Bedeutung eben die des Umfassens, Umschliessens<sup>2</sup>) ist. Demgemäss sind gerade diese Ww. zrvâna und χρόνος wie καν möglichst allgemeiner Bedeutung.

<sup>1)</sup> Die gewöhnliche Erklärung von মৃত: incurvatum, cavum (Gesenius Thesaur.) von Wurzel মৃত umbeugen (vgl. Ps. 57, 7 u. মৃত 145, 14. 146, 8) ist von der obigen nicht wesentlich verschieden, da eben die Vorstellung des Concaven oder Convexen (vgl. Ethé a. a. O. II, 113 f.) mit der des Einschliessens unzertrennbar verbunden ist.

<sup>2)</sup> Curtius, a. a. O. S. 188 f.

<sup>3)</sup> De inferis § 272 ss. Vgl. auch Neue Aehrenlese § 1098.

insgesammt poetischen Stellen, wo es sich findet, entschieden zu Gunsten einer zeitbegrifflichen Auffassung, vor allen Ps. 39, 6, wo بالم in genauem Parallelismus steht zu بالم im Sinn von فَكُرُة im Sinn von فَالله in genauem Belässt man aber das Wort in seiner zeitlichen Eigenschaft, so sind immerhin verschiedene Erklärungen und Ableitungen desselben möglich, welche sich wesentlich in zwei Klassen scheiden, deren eine ausgeht vom Begriff einer Bewegung der Zeit, die andere vom Verharren im Gegensatz zur Zeitbewegung, erstere meist an das syr. منظم المعاددة المع

Die Bewegung nämlich, welche ausdrückt, ist die des Kriechens, Schleichens, Schlüpfens oder Hineinschlüpfens. Daher haben in The Lev. 11, 29 Manche<sup>1</sup>) mit zweifelhaftem Rechte<sup>2</sup>) das Wiesel (= talmud. The land aber hat man die gewiss ansprechende geglaubt. Für The aber hat man die gewiss ansprechende Deutung der entschlüpfenden, d. h. unmerklich verstreichenden, unbeachtet dahin gleitenden Zeit daran geknüpft. Tempora labuntur tacitisque senescimus annis. So Schindler, Gesenius u. A. Das Moment der Flüchtigkeit, Vergänglichkeit, Endlichkeit der Zeit, welches darin läge, würde auch zu mehreren Stellen, wo es vorkommt, nicht übel passen und scheint Ps. 89, 48 sogar gefordert. Auch der Umstand ist merkwürdig, dass das Wort zweimal (vgl. Ps. 89, 48 mit 39, 5; 49, 2 mit Jes. 38, 11) wechselt oder verwechselt ist (Böttch. Hupf.) mit dem geradezu die Endschaft, das Zuendesein ausdrückenden

Auffallend bleibt aber immerhin, dass auch dem arab. خَلُنَ eine temporale Bedeutung eigen ist: verbleiben, verharren, dauern, und zwar in möglichst energischer Weise. So steht خلك ganz gewöhnlich im Koran für das ewige Verbleiben im paradiesi-

<sup>1)</sup> Gesenius, Winer (Bibl. Realwtb. II S. 689 f.) nach LXX, Vulg. Syr. und den Rabbinen.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> S. dagegen namentlich Bochart im *Hierozoïcon* (L. III, c. 35); auch Rosenmüller, Alterth, IV. II. 225 f.

schen Zustand oder in der Höllenstrafe; daher عند geradezu Paradies, خُلُود Ewigkeit. Es geht nicht an, diese Bedeutung nach Analogie von עולם vom Begriff des Verhüllens, Verbergens herzuleiten, wie Fürst es mit בלה "Ewigkeit" versucht; auch nicht in der eben erörterten Vorstellung der unbemerkt verstreichenden, sachte fortrückenden Zeit liegt der Ursprung, so dass diese ins Unendliche so fortlaufend gedacht wäre, wie Hupfeld zu Ps. 17, 14 Vielmehr bedeutet خلد eig. sich eingraben daher sich festsetzen,1) sich einnisten. In tropischer Weise steht sure 7, 175, indem von Bileam gesagt ist أَخْلُدَ الى الارض: "er vertiefte sich auf die Erde", statt sich in den Himmel erheben zu lassen. Die sinnliche Bedeutung "sich einwühlen" aber zeigt deutlich das Substantiv عُنْدُ, Maulwurf. Aus dieser Vorstellung des sich Einbohrens, sich Einwurzelns, sich Festsetzens erwächst leicht der Begriff des Verharrens<sup>2</sup>), der Beständigkeit, Dauer, beziehungsweise des Ewigseins. - Jene sinnlichen Bedeutungen sind übrigens auch den andern Dialekten nicht fremd: das Lev. 11, 29 55 benamte Thier ist wohl ebenso sicher der Maulwurf, wie derselbe syr. heisst von Z graben, sich eingraben. Ferner hat das talmud. הלד die nahe verwandte Bedeutung: eindringen; z. B. wird es vom Opfermesser gesagt, welches "sich einsenkt" in das Schlachtopfer (qui se plonge dans les entrailles); ebenso: rostig werden, vom Sicheinfressen des Rostes, welcher heist; mit dem selben Worte werden endlich auch "nagende" Krankheiten (Krebs und dergl.) benannt. So ist gewiss auch das talmud. הלד verbergen einestheils und das syr. ביל hineinschlüpfen

<sup>1)</sup> Vgl. Delitzsch, *Jesaja* s. 400. Die Wurzel ersieht man an مُخَلِّم höhlen, bohren (wie خَلِيل durchbohren), übertr. *se insinuare*, wie خَلِيل Freund (Intimus) zeigt.

<sup>2)</sup> Ebenso geht im מֶאֲבֶּין der Begriff der Festigkeit, Sicherheit in den der ewigen Dauer über; aus der physischen Widerstandskraft ist auch im latein. durare die Bed. der temporalen Dauer erwachsen.

(daher kriechen, gleiten) anderntheils ein Absenker dieses خلك sich hineinbohren.

Kommen wir auf הֶּלֶּכֶּן zurück und vergleichen es mit בُעׁב, so tritt allerdings der Unterschied hervor, dass während خُلُوه diese eine immerwährende, ewige Dauer ausdrücken, jenes eine vergängliche Zeit bezeichnet. So gross ist jedoch der Unterschied nicht, dass eine Vermittlung unmöglich wäre. Wenn die arabischen Wörter mehr die Festigkeit, Beständigkeit als eigentlich die Zeit ausdrücken, so ist auch הולד nicht Zeit im Allgemeinen, sondern es bed. die Dauer eines Bestandes oder eines Bestehens, sei es nun eines Menschen oder der Welt. Warum sollte also nicht die lange oder kurze, endliche oder unendliche Dauer خلد = חֵלֶּד sein, d. h. die Zeit des Verharrens eines Zustandes oder des Bestehens einer Sache? Das Wort zeigt in diesem Falle nach seiner sinnlichen Anlage das Widerstehen gegen die Zeitbewegung an. Dieses kann aber eben so gut ein momentanes (so im Hebräischen), als ein unendliches, ewiges sein (so im Arabischen). Werfen wir noch einen Blick auf die biblischen Stellen, wo es vorkommt, sogenügt Ps. 39, 6 eine solche neutrale, an sich weder Kürze noch Länge involvirende Bedeutung, da es parallel mit בַּבֵּיי. Es ist dann "mein Bestehen" = die Zeit meines Daseins in der Welt; vgl. LXX ὑπόστασίς μου; Kimchi יזבלני Ps. 89, 48 kann der Begriff des Unansehnlichen, Winzigen in dem 72 liegen: quantilli sim aevi (Hupfeld). Noch viel entbehrlicher, wo nicht geradezu lästig ist die Bedeutung Vergänglichkeit im oben erörterten Sinne in den übrigen Stellen. Die schwierigen Worte Iob 11, 17 fasst man am einfachsten wie LXX ἀνατελεῖ σοι ζωή, wozu aber nur τόπ in der Bedeutung Lebensdauer, Lebensbestand oder Lebenskraft passt. Ps. 49, 2 (und Jes. 38, 11, falls man auch hier אולד liest), wo die Erde damit gemeint ist, fügt sich ebenfalls der Begriff der Dauer

<sup>1)</sup> So auch Bedarschi S. 134, wo er זמן als Synonyma behandelt, dabei jedoch bemerkt, dass Ersteres meist eine speziellere, concretere Bed. habe und ungefähr s. v. a. העולם ויושביו sei.

besser, da jene als die Dauernde im Gegensatz zu den darüberhingehenden Geschlechtern (Koh. 1, 4) betrachtet sein kann, während es der althebräischen Glaubenswelt noch nicht eigen ist, die Erde und das Leben auf ihr als ein vergängliches im Gegensatz zu einer ewigen himmlischen Welt aufzufassen (s. Hupfeld a. a. O.). Eben deshalb ist auch nicht rathsam, Ps. 17, 14 במחלם בעחלם zu erklären: Männer aus der Zeitlichkeit, d. h. der vergänglichen Welt, und es haben deshalb manche Ausleger (Calv., Ven., Hitz., Hengstenb. u. A.) hier zur Bedeutung Dauer ihre Zuflucht genommen und diese in verschiedener Weise gewendet.

So dürfte die in zweiter Linie angeführte Ableitung die richtige sein und לה demnach nicht die Zeit als bewegliche, sondern die Dauer repräsentiren, welche im Gegensatz zur Bewegung sich offenbart als ein Festes, Beständiges. Dies bestätigt sich schliesslich durch die mythologische Verwendung des Wortes bei den Phöniziern, wo המלה Plur. המלה oder vollständiger המלהם Beiname des semitischen Saturn oder Kronos ist, wobei המה die Beständigkeit oder Ewigkeit ausdrücken muss nach Analogie des gewöhnlichen Attributs dieses Gottes (בעל), wovon unten.

Wir sind im Bisherigen den Benennungen der Zeit nachgegangen, welche diese als mehr oder weniger deutliches Phänomen darstellen, als etwas, was den Sinn des Menschen unwillkürlich bald so bald anders afficirt, wenn es in seinen Gesichtskreis eintritt, was ihm entgegenkommt oder sich entfernt, ihn überrascht oder langsam umkreist, vor seinem Blicke enteilt oder Bestand hat. Es bleibt uns übrig, eine wesentlich verschiedene Gattung von Stammwörtern vorzuführen, welche die Zeit als eine bestimmte, ab gemessene, geordnete, geregelte kennzeichnen. Ohne zunächst die Frage zu berühren, wie diese letztern sich psychologisch gebildet haben, und wie sie sich zu den ersteren verhalten, mit welchen sie nichts gemein zu haben scheinen, konstatiren wir zunächst die Thatsache, dass es viele solcher Formen der determinirten Zeit gibt.

Im Hebräischen ist der deutlichste Repräsentant dieser Gattung רעד von ועד oder בּוֹעֵד (syr. בּבֹס, arab. בּוֹעֵד ) festsetzen, daher etwas bestimmen (= anordnen), jeniand bescheiden. Arabischen hat I meist die günstige Bedeutung: verheissen (eig. Belohnung festsetzen, versprechen), IV umgekehrt: androhen. Dem בּוֹעֵד entspricht das arab. مَرْعِل locus et tempus promissionis und besonders מוֹעֵד in derselben Bedeutung. Demnach ist בוֹעֵד die lokale oder temporale Bestimmung, d. h. der für etwas festgestellte Ort oder die für etwas festgesetzte Zeit, das angesetzte Datum. So 1 Sam. 9, 24 למוֹעָד = auf diesen im Voraus festgestellten, daher vorausgewussten Zeitpunkt<sup>2</sup>). Ganz besonders ist es festgesetzte Zeit (und Ort), wo jemand eintreffen, sich einstellen soll, z. B. 2 Sam. 20, 5: וייחר בִּוֹרְהַמּוֹעֵד אְשוֹר יעדו, er blieb zurück hinter dem ihm angesetzten Zeitpunkt = traf nicht ein zur vorgeschriebenen Zeit (أَلْمَالُ). Die Bestimmung kann auch eine gegenseitige sein, d. h. auf Mehrerer Uebereinkunft beruhen. doch Niph. כוֹעָד gegenseitig Ort und Zeit bestimmen, verabreden, Demnach ist 1 Sam. 20, 35: zur verabredeten Zusammenkunft, zum Stelldichein mit David. Vergl. auch Iob 30, 23: der Tod ist בית בוֹעֵד לבל חד eine Wolnung, wo alle Lebendigen wie verabredet zusammentreffen; Jud. 20, 38 בוֹעָב Verabredung (Böttcher: verabredetes Signal). Seine Stelle hat das Wort besonders in Sachen des Kultus, wo ja Ort und Zeit durch göttliches Gesetz bestimmt Die lokale Bedeutung tritt auf in אהל בוֹעָד, der gewöhnlichen Bezeichnung für das Heiligthum. Es ist dies allerdings "Versammlungszelt", aber genauer s. v. a. אֹהֶל הַּנְצֵר (Pappenh.): das Zelt, wohin Gott sein Volk ein für alle mal beschieden hat, oder wohin er mit seinem Volke nach Verabredung zusammenkommt (Ex. 25, 22. 30, 36 u. s. w.). Temporal ist בוֹעָד (Pl. בּוֹעֵד (Pl. בּוֹעֵד (Pl. בּוֹעֵד בּים

<sup>1)</sup> N. instrumenti statt n. loci od. temporis wie oft bei verbis primae 3.

<sup>2)</sup> S. Böttcher zu der St. in der Neuen Aehrenlese § 198.

<sup>3)</sup> In der spätern Sprache מועדות s. Böttcher, Lehrb. § 720, 7.

die für gewisse heilige Handlungen, Opfer u. s. w. anberaumte, angesagte Zeit, besonders aber der nach dem Gesetze für die heil. Feste festgesetzte Zeitpunkt,¹) daher auch Festfeier, Festversammlung. In der jüngern Sprache ist dies die gewöhnliche Bedeutung des Wortes. An den lokalen wie an den temporalen Sinn schliesst sich leicht der Begriff der Versammlung. Wie gewöhnlich אול בּיֵב für kultische Versammlung, Gemeinde, ecclesia, Volksgemeinde steht, so auch אול בול (s. Num. 16, 2).

Also ist בוֹעד die durch gesetzliche Bestimmung verordnete Aber auch für geschichtliche Ereignisse ist durch Gottes Plan die Zeit ihres Eintreffens vorherbestimmt, so namentlich für das gedrohte Gericht und die verheissene Erlösung, deren Erfüllung eben auf den festgesetzten Zeitpunkt warten muss. Vgl. Hab. 2, 3 כי עוד הזרן לפועד, das Gesicht steht aus (eig. zurück) bis zum dafür ausersehenen Zeitpunkt; ebenso Ps. 75, 3. Dan. 11, 27 u. s. w. Es gleicht in diesem Sinne dem آجل terminus, besonders des Gerichts oder der Vergeltung. Als Gegenstand der Sehnsucht ist בוֹעד der nach Gottes Abmessung eintretende Zeitpunkt der Erlösung. Vergl. das zum Theil in gleichem Sinne geltende koran. اِنَّ اللَّه لا يُخْلَفُ المِيعانَ. Ueberall finden wir als den Sinn von בועד die fixirte Zeit, sei es nun ein einzelner Zeitpunkt oder auch eine gewisse Zeitdauer (wie Dan. 12, 7), welche Unterscheidung hier nichts verschlägt. Diese Fixirung der Zeit aber geschieht durch intelligente Wesen (Gott und die Menschen), und wird von solchen, allenfalls auch vom Instinkt der Thiere (Jer. 8, 3) erkannt.

Von eben diesem Verbum יכד glauben wir nun auch das schon besprochene אָהָד ableiten zu sollen, also für אָהָד, für נָהָד u. s. w.²) Es bezeichnet dann nach seinem Etymon ebenfalls

<sup>1)</sup> Dies ist auch die Bed. des genau entsprechenden arab. مَواقدت Pl.

<sup>2)</sup> So auch Delitzsch zu Iob 24, 1 und Ps. 31, 16; vgl. Baudissin, Transl. Ant. Arab. Libri Iobi p. 50.

die für oder von etwas bestimmte Zeit, und verhält sich zu מועד = dieses nach den Arabern) مِيقَات zu مِيقَات (dieses nach den Arabern اما وُقِّتَ بِعِ). Der Unterschied zwischen ير und تايت ist der, dass bei אָל, wo die Grundform auch nicht mehr deutlich erhalten ist, das Moment der bewussten Absichtlichkeit, welches in מוֹעל liegt, Dieses ist etwa die "angeordnete," jenes fast ganz zurücktritt. die "ordentliche" Zeit. Im weitern Verlauf wird קה noch mehr In seiner ursprünglichen Eigenschaft steht es abgeschwächt. nach der gegebenen Ableitung da, wo es die für etwas bestimmte, die rechte Zeit1) bedeutet, nämlich a) die durch Naturgesetze bestimmte, daher normale Zeit, z. B. für Geburten (Iob 39, 2), für das Eintreten des Regens (Zach. 10, 1 u. a.), für das Reifen der Früchte (Ps. 1, 3 u. oft; vgl. besonders Hosea 2, 11, wo im gleichen Sinne מועד daneben steht), für die Wanderzüge der Vögel (Jer. 8, 17, wo es wiederum parall. בועד). b) die durch die Uebung, den Brauch festgesetzte, also übliche, gewöhnliche Zeit (Gen. 29, 7.). c) die durch die Regeln der Weisheit (Moral) bestimmte, die ethisch richtige, passende, schickliche Zeit; so Prov. 15, 23 רבר בַּלְתּוֹ und namentlich im Koheleth z. B. 8, 5 לת ומשפט und vielmals 3, 1 ff. (vgl. 10, 17): Alle Beschäftigungen der Menschen haben eine schickliche Zeit, d. h. eine Zeit, wo sie sich schicken, wo sie, wie wir mit Beiziehung des Räumlichen sagen, am Platze oder wo sie statthaft sind;2)

<sup>1)</sup> Auch in καιρός finden sich die Begriffe der (qualitativen) Bestimmtheit und der Richtigkeit, Gelegenheit u. s. w. vereinigt. Nam quod opportune fit, id etiam certo quodam tempore fieri cogitatur; contra quod temere fit nec certo tempore, id ctiam inopportune plerumque fiat necesse est. Tittm. l. c. II, X. Im Sanser. entspricht dem τη ziemlich genau kâla (wie καιρός verschieden abgeleitet), welches wie das ältere rtu eine bestimmte oder die für etwas passende Zeit bedeutet, daher auch in mulam partem die für jemand verhängnissvolle Zeit, d. h. geradezu den Tod.

<sup>2)</sup> Ueberhaupt ist יות nicht der zeitliche Raum, sondern der zeitliche Ort, die zeitliche Stätte.

sie haben also eine relative Berechtigung¹). d) die durch Vertrag oder Versprechen bestimmt angesetzte Zeit (منعاد) e) die durch Gottes Rathschluss voraus-1 Sam. 18, 19. bestimmte Zeit, also ganz wie בועד steht, z. B. die Zeit des Gerichts עַתַּה wie בַּילוֹם Ezech. 7, 7. 12. — לַתַּה die Zeit ihres Verhängnisses Jer. 13, 22; ähnlich Jer. 27, 7, gleichbedeutend mit dem bei Jeremia häufigen ג'ת פקדתה; vgl. Koh. 3, 17. 9, 11. Ebenso ist die von Gott dem Menschen zum Sterben verordnete Zeit, welcher aber der Mensch auch zuvorkommen kann, Iob 22, 16 Koh. 7, 17. Besser zieht man indessen diese beiden Stellen zu a), so dass an der erstern der Umstandssatz ולא־עת aussagt, dass noch nicht das normale, naturgemässe Alter erreicht sei, wo sonst der Tod zu erfolgen pflege. Namentlich ist aber hier Iob 24, 1 zu beachten: עמים bestimmte Abrechnungstermine, wofür gewiss auch בועדים stehn könnte; ferner Dan. 11, 24 בועדים = ועד מועד (الح اجل). Doch tritt, wie schon bemerkt, bei בועד die Bestimmtheit als in göttlichem oder menschlichem Willen begründete mehr hervor. Lehrreich für die Unterscheidung beider ist Ps. 102, 14 כי עת להננה כי בא מועד: denn es ist Zeit (rechte Zeit) sie zu begnadigen; denn gekommen ist der dafür festgesetzte Zeitpunkt. Man sehe auch den mehrere Zeitbegriffe veranschaulichenden prophetisch-terminologischen Satz עַד־עַת קַץ כִּי־עוֹד לַמוֹעָד Dan. 11, 35 (vgl. 27. 8, 17. 12, 4. Ezech. 21, 30 u. ö. Hab. 2, 3).

Wie aber אֵל die für etwas bestimmte, gesetzte, geordnete Zeit bezeichnet, so auch die von etwas bestimmte, dadurch unterschiedene, individualisirte, inhaltlich besonderte. Beides geht ja in einander über. So ist בַּלְקוֹשׁ eben so gut die für den Spätregen festgesetzte, ihm gleichsam zugeeignete Zeit, wie auch die Zeit, wo der Spätregen fällt, die ihre Eigenthümlichkeit am Spätregen hat; עור רָצוֹן ebenso sehr die Zeit, welche Gott für die

<sup>1)</sup> Koh. 3, 11: מעה יפה בעה את את בעהו מוא als einschränkende Bestimmung mit ישה nicht mit עשה zu verbinden wie Bereschith Rabba c. 9: בשונתו נברא העולם שלא הירה העולם ראוי לבראו קורם לכן

Zu der angegebenen Grundbedeutung von אַלְּהָא passt auch אַלְּהָא, welches mittelst seiner adverbialen, ursprünglich accusativischen Flexionsendung אַרָּיִה den gegenwärtigen Zeitpunkt fixirt, und zwar keineswegs ohne Rücksichtnahme auf seine Beschaffenheit, z. B. Gen. 22, 12 "Nun (אַרָּאָר) weiss ich . . .", nämlich nachdem solches geschehen ist. An andern Stellen ist es: nun, da die Sache sich so verhält; es hat conclusiven Sinn wie das im N. T. häufig logische, nicht temporale עסע (עסעוֹ), und wird von LXX bisweilen geradezu mit סומ דיי של של דיי של של דיי של של דיי של

ים Die eigentliche Dauer oder Länge des Lebens wird nie durch אנה sondern mittelst שנים, ימים (חלד) ausgedrückt (Ps. 23, 6. Gen. 47, 9).

<sup>2)</sup> Darauf kommt hinaus, was Pappenheim bemerkt: בכל מקום שיבוא מוכרת ומושך עמו מאמר נעלם כמו ואל יבוא בכל עת (ויקרא נ"ז) שם מאמר בכל עת חוא מוכרת ומושך עמו מאמר נעלם כמו ואל יבוא בכל עת שרצה Auch an andern Stellen, wo die eigenthümliche Bestimmtheit von עת hervortritt, wie in jenem אלא עת statuirt er eine solche Ellipse.

ist auch מוֹר בוּוֹח יִבוֹים) Neh. 9, 28: zu vielen Zeiten = zu vielen Malen²); in diesem Sinn steht auch der Plur. des arab. שُوَّت und des äthiop. 7H:, welche, wie schon erwähnt, eine gewisse, bestimmte Zeit bezeichnen.³) Ferner stimmt mit der ursprüng-

Es scheint uns dabei nicht so merkwürdig, wie Tobler (a. a. O. S. 330) es findet, wenn die Bezeichnung des Zeitraums auf das Mal übertragen wird. Wird z. B. der Zeitraum wie häufig bei den Semiten als Kreis angesehen, weshalb sollte es ferner liegen, nach solchen Zeitwendungen zu zählen, als nach Zeitpunkten? Umwendungen (ital. volta, franz. tour, beide an sich nicht temporal) eignen sich zum Zählen ganz so gut wie abgebrochene Schläge. Im Allgemeinen aber lassen sich Zeit-

<sup>1)</sup> Die Vielen anstössige Voranstellung des Adjektivs findet sich auch sonst bei בְּבִּים, welches nach Analogie der Zahlwörter behandelt wird. So 1 Chr. 28, 5. Ps. 32, 10 u. s. w. vgl. Delitzsch zu Ps. 89, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber den Begriff des "Mal" und dessen sprachlichen Ausdruck in den indogerm. Sprachen s. die Abhandlung von Tobler in der Steinthal'schen Zeitschrift III, 301 ff.

<sup>3)</sup> Der Begriff des "Mal" oder "mal" bei der Aufzählung wird im Hebr. selten durch Wörter der Zeit ausgedrückt. Meist stehen dafür Benennungen wie הָב Hand (als Maass: Handvoll), בָּבֶל Fuss, auch Tritt, פַּצָם Schritt, vgl. arab. مَرَّة ,خَطْبَة — also lauter dem menschlichen Leibe abgenommene quantitative Einheiten, welche sich dazu eignen, durch gleichartige Wiederholung zur Mehrheit erhoben zu werden, d. h. eine Zahl zu bilden. Daher steht in gleicher Bed, auch das abstrakte מנרם (Pl. מנרם Gen. 31, 7, 41) Zählendes, Zahleinbeit. Benennungen der Zeit dafür in Anspruch zu nehmen, lag aber um so näher, da die Reihe, die durch solche Wiederholung entsteht, in den meisten Fällen eine zeitlich sich bildende ist, wobei die einzelnen Glieder nach einander auftreten, also einer Reihe von Zeitpunkten oder Zeitabschnitten entsprechen. Hat doch selbst von den genannten Wörtern pro bisweilen geradezu eine temporale Bedeutung bekommen; vgl. הַפַּבֶּם Gen. 2, 23. 46, 30. Wie andere Sprachen bedienen sich daher auch die semitischen, um das "Mal" auszudrücken, solcher Benen-مَنْعَة nungen, die eine auf Vermehrung angelegte Zeiteinheit angeben wie eig. Zeitumdrehung, Zeitumkehr; كَرَّة , تَارَة Zeitpunkt, oder ضَرْبَة ,طَوْفَة . dann überhaupt solcher, welche eine abgegränzte Zeit (so זכן, wie sich zeigen wird) oder wenigstens eine bestimmte, unterschiedene, wenn auch nur durch ihren Inbalt besonderte Zeit (wie קל) bezeichnen.

Einleuchtend ist übrigens, dass bei אָק, gerade wenn es ursprünglich irgendwie bestimmte Zeit bedeutete, leicht eine weitschichtige Anwendung des Wortes eintreten kounte, da alle Zeit mehr oder weniger durch ihren Inhalt bestimmt ist, während hingegen ein ganz abstraktes Wort dem semitischen Alterthum entbehrlich war, weil ihm der abstrakte Begriff der Zeit mangelte. So konnte בו im alten Hebräisch für den Begriff "Zeit" genügen. Wo indessen die blosse Zeitdauer in Betracht kommt, stehen zumeist die rein quantitativen Ausdrücke

räume zählen, sobald sie von einander unterschieden sind. Dass dagegen Wörter welche "die Zeit überhaupt," d. h. ohne alle nähere Bestimmung bedeuten, auf das Mal übertragen werden, müssen wir für das hebr. rz, welches Tobler anführt, so gut wie für die eben erwähnten übrigen semit. Wörter ablehnen. Wie sich's mit dem engl. time verhalte, lassen wir dabin gestellt. Dagegen heben wir noch hervor, dass das ebendort (S. 302 ff. u. 330) einigen indogerman. Sprachen (Lat. Griech. Sanscr.) zugeschriebene Verfahren, das "mal" mit Umgehung eines besondern Substantivs durch das blosse Zahlwort oder eine Modification desselben auszudrücken, den semitischen keineswegs fremd ist. Man sehe für das Hebr. Gesenius § 120, Ewald § 269; für das Arab. Wright, Grammar of the Arabic language (transl. from the German of Caspari) I p. 213.

<sup>1)</sup> Dass יום im Plur. oft für Zeit (שה) stehe, erinnert schon Kimchi.

Man beachte die Stelle Lev. 15, 25, wo של die gewöhnliche, normale Dauer, שמים die beliebig eintretende oder sich ausdehnende Zeit des Blutflusses bedeutet.

Wie der Stamm לעד, von welchem wir עה und דת herleiteten, so trägt auch die Form לדד, welche lautlich demselben nahe steht und wohl eng verwandt ist, ebenfalls den Charakter der Bestimmtheit an sich, wenn auch mit etwas besonderter Bedeutung. Auch dieser Stamm liefert Zeitbezeichnungen. So kommt das Wort, welches im Chald. gewöhnlich die Stelle von עת vertritt, von diesem (ungebräuchlichen) אָדֶּדְ eig. in Reihe aufstellen, zählen, abzählen, bestimmen; so مَعْدُو, gezählt, bestimmt (gewöhnlich allerdings: zählig = wenig<sup>2</sup>) z. B. Sure 2,180: eine bestimmte Anzahl von Tagen. Demnach ist أَيَّامًا مَعْدُودَاتِ رَجُر, عَدَّان) بَرْقِ (کُرُ, بَعَدَّان) die Zeit als Zahl, als abgezählte, abgemessene. Wie in שת liegt also darin der Begriff der Bestimmtheit; dieser ist aber hier nicht qualitativ wie vorzugsweise bei געה, sondern numerisch. Demgemäss ist יָדָּלָ entweder eine abgezählte, quantitativ bestimmte Zeitdauer, ein Zeitbetrag wie z. B. Dan. 4, 13. 20 u. ö., wo es dem Sinne nach s. v. a. Jahr, oder ein abgezählter, ausgerechneter Augenblick; letzteres (mit allmählichem Verschwinden der Bestimmtheit) bes. im Syr., z. B. شعداً بِحَرُدُا augenblickliche Aufwallung<sup>3</sup>). Aehnlich wie bei 🎵 findet dann

Pappenheim macht darauf aufmerksam, dass rüchtig in den ältern BB. oft vorkomme, wo im am Platze wäre (Fol. 2<sup>b</sup> 1.); das ist richtig, sofern man wenigstens, wie er thut, dem im nach späterem nachbiblischem Sprachgebrauch die Bedeutung rein quantitativer, abstrakter Zeitdauer ohne Rücksicht auf den Inhalt (im Gegensatz zu im) beilegt. Dass man zum Ausdruck dieses abstrakten Begriffs eine Vorstellung, welche der sinnlichen Wahrnehmung enstammte (Tag), zu Hülfe nahm, ist ihm ebenfalls nicht entgangen.

<sup>1)</sup> Siehe über den Wortstamm Ethé, a. a. O. I, S. 29 ff.

<sup>2)</sup> Siehe Fleischer, Sitzungsberichte 1862 S. 31.

<sup>3)</sup> S. Kirsch, Chrestom. Syr. p. 24, 1. 3.

mehr und mehr eine Abschleifung des bestimmten Charakters bei dem Worte statt<sup>1</sup>), wie es denn in den Targumim die Stelle von vertritt.

Den Rest einer temporalen Benennung von der gleichen Wurzel bietet uns die Bezeichnung בָּבֶּר עִּרִים Jes. 64,5, statt dessen die jüdischen Ausleger zum Theil בָּבֶּר עִּרִים lesen: ein Gewand, das Zeugniss gibt, näml. über Unreinigkeit.²) Der Sing. von עַּרִים ist uns nicht erhalten; die Bedeutung ist, wie das arab. عَدَة bestätigt³): die Periode der Unreinigkeit; demnach בּבֶּר עַרִים ein mit Menstrualblut beflecktes und also (nach Lev. c. 15) unfläthiges Kleid. Denn عَدَة bedeutet Zahl, Anzahl, Summe, ziemlich gleich عَدَة, namentlich aber eine auszurechnende Anzahl oder abzuzählende Reihe von Tagen für das Fasten u. dgl., besonders aber für die Reinigung der Frau (Sure 65, 1. 4; vgl. 33, 48). Im letztern Sinne steht das in Frage stehende

Im Buche Daniel wird mit לְּבָּיִ mehrmals als sinnverwandtes Wort (בְּיִי מְיִי verbunden; beide stehen dort in der Bedeutung einer genau bestimmten, festgesetzten Zeit und auch nach dem sonstigen Gebrauch des letztern Wortes gehört dasselbe durchaus in die vorliegende Kategorie. Das Pa'el (בִּיֹי ) bed. ähnlich wie בּיֹן bestimmen, eine Sache ordnen, bereiten, einen Menschen bestellen; diesen Sinn passiv gewendet weist das Part. Pe'îl im Chald. und Syr. auf. Das Hithpa'ël Dan. 2, 9 entspricht dem Niph. von דבר kaufen dürfte sich an die Bed. "bestimmen" anlehnen. 5)

<sup>1)</sup> So schon Dan. 5, 15; vgl. dagegen 2, 21. 7, 12.

<sup>2)</sup> Pappenheim, sich stützend auf die Wurzel כד, welche nach ihm die Zugehörigkeit (שֵּיְכַנִּת) ausdrücken soll, und aus welcher er auch מועד ableitet, erklärt: בלאות מחוברות זה לזה, also nicht ein beflecktes sondern geflicktes Kleid.

<sup>3)</sup> Vgl. jedoch Böttcher § 705, 3.

<sup>4)</sup> Nach Böttcher § 736 ist dies nur die pausale Form von זְּמַּךְ. Vgl. § 762 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. dazu יעד in der Bed.: ein Weib zum Eigenthum (zur Gattin) bestimmen, auswählen.

Ewald betrachtet als Grundbedeutung: bereiten, anschaffen; auch die Zeit soll nach ihm vom Bereiten den Namen haben.1) Wir sehen die Bedeutung statuere als die nächste und parare als deren Besonderung an. Das Part. Pu al מָלָמָלָ in nachexilischen Schriften entspricht dem arab. '( מֹקְמָים; מְקְמָים; אוֹקְמָים; sind amtlich festgesetzte (Ezr. 10, 14) oder kalendarisch fixirte Zeiten oder Tage (Neh. 10, 35. 13, 31). Aber auch das Nomen 72 selbst hat analogen Sinn, z. B. Est. 9, 27. 31: das für ein Fest gesetzlich vorgeschriebene Datum. וְבִיִּדְ (neben חַב Dan. 7, 25) heissen "die bestimmten Epochen, an welche gottesdienstliche Handlung geknüpft war" (Hitzig), welche abändern zu wollen Zeichen grösster Anmaassung ist. Ebenso heisst 727 ein im Voraus bezeichneter, in Gottes Rathschluss für etwas festgesetzter Zeitpunkt Dan. 7, 22; ferner das Zeitmaass, welches den Dynastien gegeben ist. Ihre Dauer ist nämlich festgesetzt עַר־וְבֵיךְ וְעָדֶּךְ Dan. 7, 12, wo der Sinn verlangt, dass in den beiden synonymen Zeitausdrücken der Begriff der Bestimmtheit vorherrsche. Ebendas. 2, 21 אָדֶנוֹיָא (parall. עָדֶנוֹיָא) = die Zeitmarken, welche Gott allein setzen und versetzen kann (Act. 1, 7; vgl. 1 Thess. 5, 1). So entspricht es überall genau dem althebräischen בועד, wie es denn durchweg zur Uebersetzung desselben angewendet wird, sogar da, wo dieses den Bestimmungs-Ort bedeutet, indem בשכן זכנא gesetzt wird für אהל בועד. Es steht auch für הגל, sofern es ja einen Zeitpunkt oder Augenblick, nur eben einen bestimmten, genau bezeichneten, bedeuten kann. Gesenius bemerkt (im Thesaur.) zu זבין: Non temporis spatium notat sed temporis momentum. Doch gilt von dem Worte, dass dabei mit dem bestimmt bezeichneten Zeitpunkt sich leicht der bestimmt abgegränzte Zeitraum verbindet, wie bei dem arabischen أَجَلُّ, welches einerseits den bestimmten Termin,

<sup>1)</sup> Götting. Gel. Anz. 1858 S. 897 f.

<sup>2)</sup> Vgl. مَرْقِنُت Kalendermacher.

<sup>3)</sup> LXX (χαιρούς ἀπὸ χρόνων) lasen fälschlich מְּיַבֶּיִּדֶם.

anderseits die bis dahin ablaufende Frist bezeichnet¹). So kann das chald. זְבָין (wie dies beim arab. משל, das gewöhnliche) auch eine Zeitdauer, einen Zeitraum in sich fassen, nur eben einen abgesteckten, abgegränzten. Vgl. z. B. Dan. 2, 16, wo Daniel bittet און לה לה, dass ihm ein Termin oder eine Frist (LXX χρόνος) gegeben werde.

Wir werden also kaum irren, wenn wir für זָבֶן als Grundbedeutung die bestimmt markirte, abgegränzte Zeit annehmen. Sehen wir uns aber nach einer Ableitung aus dem sinnlichen Gebiet für diesen Begriff um, so empfiehlt sich am meisten eine Kombination mit סבין abgränzen, wie es sich noch Jes. 28, 25 findet, wo נְּכָבֵּן dem Parallelismus der Verstheile gemäss einen abgegränzten, abgesteckten Platz bedeutet. Dieselbe Bedeutung stellt sich dar in dem talmud. סָבֶּעֹ bezeichnen, bestimmen, woher das in der Masora heimische und nicht aus σημεῖον gebildete סָּרֶבָּן Zeichen; ebenso in Dio abgränzen, daher abschliessen, wovon סְּיּרִם Schluss, Schlussfeier. קַבָּין wäre demnach eigentlich die bezeichnete, abgemarkte Zeit, daher entweder angegebener Zeitpunkt (vgl. στιγμή, welches indessen mehr minutiöser Natur ist) oder mit bestimmten Linien abgegränzte Zeitdauer. Während עדן seinem Ursprung nach die arithmetische Zahl ist, wäre יְבָין ebenso ursprünglich das geometrische Maass; es hätte also eine ebenso bestimmte und ebenso deutlich quantitative Färbung.

<sup>1)</sup> Beidâwî zu Sure 6, 2: فانّ الاجل كما يطلق لاخر المدّة يطلق لجملتها

<sup>2)</sup> Wir können nicht umhin, hier das deutsche mâl zu vergleichen = Zeichen; goth. mêl Zeit; Plur.: Schriftzeichen (mêljan schreiben); mâl bestimmte Zeit, z. B. des mâles = damals, dazumal (Grimm, Gramm. III, 129.); hesonders aber Essenszeit (vgl. nhd. Mahl). Aus der Bed. "bestimmte Zeit" ist das Wort in seine neuhochdeutsche (vices) übergegangen, indem es seit Luther an die Stelle des ahd. stunta (eig. Augenblick, Zeitpunkt) trat (s. Grimm, Gramm. III, 231 f. Vgl. auch Tohler a. a. O. S. 307). Auch diese Bed. hat es mit dem targ. [177] und dem syr. [21] gemein.

Uebrigens hat auch dieses Wort von seiner anfänglichen Bestimmtheit viel eingebüsst. Abgesehen von der rabbinischen Sprache, wo es auch den philosophischen Begriff der Zeit als abstrakte Form ausdrückt, und vom Syrischen, wo es beinahe das einzige Wort für Zeit ist, bezeichnet es im Arabischen im Allgemeinen einen Zeiträum, wobei zwar das Bewusstsein von dessen Begränztheit sich erhalten, aber der ausgeprägte Charakter der Bestimmtheit sich verloren hat. Letzterer wird in diesem Dialekte vielmehr durch عنه عنه عنه عنه عنه عنه والفرق عنه المنه والفرق بينه وبين النه والزمان ان المنه والغران منه مقسومة والغران المفروض لامر المنه المنه المنه المنه المنه والغران المفروض لامر والفرق المنه المنه المنه المنه والنهان المفروض لامر والفرق المنه المنه والنهان المفروض المنه والمنه وا

<sup>1)</sup> Auch jenes אַקּדי Lev. 16, 21, welches wahrscheinl. = ὑραῖος oder ἔτοιμος (LXX), zur Zeit vorhanden, obvius, erklärt Bed. דובע ברינים אבם ובקר ברינים Nach dem Vorgang Abulwalîds zieht er auch לַעוּרת Jes. 50, 4 zu יודע מו של und erklärt es: mit Zeit und Weile, pedetentim.

stets die bestimmte, für eine Sache festgesetzte Zeit (הקצוב stets).

Systematischer verfährt Pappenheim. Nach ihm wird der Zeitbegriff durch die drei Wörter מָת ,וְבֶּין und בּוֹעֵד in drei Unterarten erschöpfend eingetheilt. Unter diesen spricht er dem זכין (welches mit וְמֵּדה Gedanke zusammenhange) die geistigste abstrakteste Bedeutung zu: es ist die Zeit als solche (הזכוך עצמר), und gibt die rein quantitative Dauer einer Sache an auf die Frage כמה wie lange? Die beiden andern Wörter dagegen drücken eine Beziehung auf ein anderes zeitliches Sein aus, eine Zeitordnung (סדר זכנים), stehen daher auf die Frage מתר wann? Diese Zeitordnung aber kann entweder als Nachordnung, Folge gedacht werden - daraus entspringt die Zeitverkettung (שלשול זכוני); die Zeit als Glied einer solchen bezeichnet שת oder aber als Beiordnung; die Gleichzeitigkeit, welche aus dieser hervorgeht, drückt מועד aus. Diese Angaben sind in begrifflicher Strenge nicht aufrechtzuhalten. Wir fanden ja z. B., dass זכון nach seinem ursprünglichen Gebrauch ganz dem בועד entspricht, für welches es in der spätern Sprache eingetreten ist. Indessen liegt doch etwas Wahres in allen jenen Bestimmungen. Das neuhebräische דבין — und dieses hat der Verfasser im Auge - ist in der That ganz abstrakten Charakters wie kein Wort der alten Sprache, und drückt die bloss quantitative Dauer aus. In בועד liegt an sich nicht die Gleichzeitigkeit, doch kann sich diese Vorstellung leicht an die einer angesetzten, vereinbarten Zeit anschliessen (vgl. oben S. 52). Am wenigsten glücklich scheint אי gezeichnet zu sein; denn die Vorstellung der Reihenfolge oder des Nacheinander ist ihm ganz fremd. Besser eignet sich noch zu einer solchen Reihenbildung זכל, daher man eben von einem סדר זכנים spricht. Was indessen damit eigentlich gesagt sein soll, nämlich dass שמ nicht eine in der Luft schwebende Zeitform sei, sondern eine Einreihung oder Einordnung in den Verlauf des Geschehens in sich trage, dass es also nicht (wie χρόνος oder nachbibl. τως) der Zeit als blosser Form sondern als einem inhaltlich Bestimmten gelte, ist wesentlich dasselbe, was wir gefunden haben. Ein Beispiel mag noch diese Auffassung in ihrer Verschiedenheit von der unsern beleuchten. Die Stelle Koh. 3, 1 לובה לכל ובין ליבת לכל הפיץ gibt uns zwei dieser synonymen Zeitbenenuungen. Will man das Etymon derselben berücksichtigen, so hat man nach unserer Darstellung zu unterscheiden: 1) Alles hat eine vorgezeichnete Zeit, worin sowohl liegt: einen abgemessenen Zeitpunkt, wo es eintreten, als eine zugemessene Zeitdauer, wie lange es währen soll, und 2) Jede Sache hat eine für sie bestimmte, d. h. günstige¹) geeignete, passende Zeit. Pappenheim dagegen verschiebt den Unterschied der Glieder ein wenig, indem er ihn folgendermaassen angibt: 1) Alles hat eine vom Schöpfer abgemessene, längere oder kürzere Dauer (ohne alle Rücksicht auf das Wann? derselben). 2) Jedes Ding hat eine von bestimmten Ereignissen begränzte Zeit, wann es im Lauf der Welt eintritt.²)

Werfen wir, nachdem wir von der bestimmten Zeit gesprochen, schliesslich noch einen Blick auf die einfachsten Zeitmaasse, deren Vorhandensein die Zeitbestimmung bedingt, so sind dieselben, wie uns die Sprache lehrt, von zweierlei Art: die ursprünglichsten sind nichts anderes als solche Erscheinungen, die für ihre regelmässige Dauer oder Wiederkehr eine bestimmte Zeit in Anspruch nehmen. Als Erscheinung kennzeichnen den Tag und die Nacht die Namen, die sie in allen Sprachen führen; so heisst z. B. arab. روز، pers. روز، pers. روز، pers. روز، بنا المساقة على المساقة

<sup>1)</sup> Olympiodorus macht für die Stelle nicht unpassend den Unterschied von χρόνος und καιρός geltend: χρόνος μέν ἐστι τὸ διάστημα καθ' δ πράττεταί τι καιρὸς δὲ ὁ ἐπιτήδειος τῆς ἐργασίας χρόνος, ὥστε ὁ μὲν χρόνος καὶ καιρὸς εἶναι δύναται ὁ δὲ καιρὸς οὺ χρόνος ἀλλ' εὐκαιρία τοῦ πραττομένου ἐν χρόνφ γινομένη.

<sup>2)</sup> Nach Bedarschi geht an dieser Stelle זמן auf das Ungewöhnliche (כלומר לכל דבר גדול יש זמן להעשוה), שנה auf das, was allaugenblicklich eintritt oder aufhört (הונת לכל חפץ לשנות כרגע ההוה לנפסר והופסר להוח).

<sup>3)</sup> S. Ethé a. a. O. I S. 27 ff.

die einzelnen Tageszeiten (בֶּבֶב ,בֹּקַר u. s. w.) nach den ihnen eigenen Erscheinungen benannt sind. Diese Erscheinungen der Nacht, welche das Leben deutlich in Abschnitte zerlegt, und des Tages, welcher eine bestimmte Zeit dauert, werden aber auch von allen Völkern als das erste und hauptsächlichste Zeitmaass ver-Das hebr. Dr bezeichnet den Tag ebensowohl als Phänomen wie als Zeitmaass. Nur durch leichte Modificationen unterscheiden in der Benennung den Tag als Erscheinung (نهار) und den Tag als Zeitdauer das Chaldäische, wo letzterer אֹנְיָא, ersterer heisst, das Syrische (أعُومًا أَوْمَا اللهُ heisst, das Syrische (أعُومًا اللهُ heisst, das Aethiopische.¹) Nicht anders bezeichnen הַנְשׁ, שׁבָּהׁ ebensowohl eine Erscheinung - und dies ist das eigentliche - als die davon abgenommene, zum Maasse dienende Zeitdauer.2) Auch das Jahr ist, wie sein hebr. Name "Wiederholung (nämlich: der ganzen Reihe von Erscheinungen, welche das Jahr bilden) zeigt, der Naturanschauungen entnommen. 4) Auf solche regelmässige Naturerscheinungen ist alle Zeitbestimmung gebaut<sup>5</sup>), wie Gen. 1, 14 lehrt, wonach die Gestirne bestimmt sind, d. h. zu Zeichen und zeitlichen Vereinbarungen = Zeitbestimmungen für den Verkehr.

Neben solchen phänomenellen oder natürlichen Maassen lehrt uns aber die Sprache noch andere kennen, welche rein conventionell sind, d. h. solche, die nicht einer in der Natur gege-

<sup>1)</sup> Vgl. die roman. Zusatzsilben bei den entspr. Ww. ital. annata, franz. année; ital. giornata franz. journée u. s. w.

<sup>2)</sup> S. Sirach 43, 6-8.

<sup>3)</sup> בינה eig. umbiegen, falten, daher verdoppeln. Auffällig ist dabei allerdings das שיגה sowie das שיא, wo man statt dessen r erwartete; doch ist es auch sonst nicht unerhört, dass das hebr. ש bei einem Wortstamm sowohl dem arab. בי als בי entspricht. Vgl. z. B. hebr. שול השים arab. שול השים מוח של השים.

<sup>4)</sup> Vgl. Censorinus, De die natali c. 19—23 die Unterscheidung von annus, mensis, dies civilis u. — naturalis, sowie ebenda c. 17 saeculum naturale u. civile.

<sup>5)</sup> Philosophisch ausgedrückt: nur durch gleichartige Bewegung kann die ungleichartige gemessen werden.

benen realen Zeitgrösse entsprechen. Man denke z. B. an του, welches von einer jedenfalls nicht mathematisch zu bestimmenden Grundvorstellung aus zu dem astronomisch festen Begriff der Stunde als des 12ten Theils des Tages gekommen ist. Wenn übrigens auch der Name eines solchen Zeitmaasses rein conventionell ist, so ist damit keineswegs gesagt, dass keine Anlehnung an die Naturverhältnisse bei Fixirung der Vorstellung stattfinde. Hat doch z. B. auch das Jahr trotz seines natürlichen Charakters in manchen Sprachen einen rein conventionellen Namen angenommen, wie es z. B. im Neugriechischen χρόνος heisst, ein Name der weiter nichts als den Begriff einer Zeitlänge ausdrückt.

Das Ergebniss unserer Untersuchung über den sprachlichen Ausdruck der (endlichen) Zeit, welches wir noch kurz zusammenfassen, dürfte einiges Licht werfen auf die Art und Weise, wie der menschliche, speziell der semitische Geist sich allmählich dieses Begriffes bemächtigte. Denn wir geben zwar Tobler Recht, welcher in der öfter angeführten Abhandlung sagt, das, was anderweitig über Raum und Zeit psychologisch feststehe, könne durch Ergebnisse der Sprachphilosophie nicht erschüttert sondern höchstens verschoben, im einfachsten Falle aber bestätigt werden. Aber eben eine solche Bestätigung, vielleicht auch eine weitere Ausführung dessen, was die Psychologie lehrt, sind wir von dieser Seite zu erwarten berechtigt. Denn "die Sprache, das selbstgewebte Kleid der Vorstellung, in welchem jeder Faden wieder eine Vorstellung ist, kann uns, richtig betrachtet, offenbaren, welche Vorstellungen die Grundfäden bildeten" (Trendelenburg).

Für das Hebräische haben sich uns in Uebereinstimmung mit den übrigen semitischen Dialekten zwei Hauptreihen von Zeitbenennungen dargestellt. In der einen fanden wir die Zeit als Phänomen aufgefasst, wie es den Sinnen entgegentritt. Die Brücke von der sinnlichen Vorstellungswelt zur unsinnlichen Zeit bildete dabei durchgängig1) die Bewegung. Die Zeit wurde zwar nicht mit der Bewegung identificirt, überhaupt nicht als blosses Accidens aufgefasst, sondern als eine Substanz, von welcher die Bewegung sich aussagen lässt. Aber gerade der auffallende Umstand, dass in den semit. Sprachen meistens nicht die Bewegung als solche, sondern als eine so oder anders charakterisirte in den Bezeichnungen der Zeit hervortritt, zeigt, wie die Zeit in engster Verflechtung mit den in ihr sich entwickelnden Vorgängen gefasst wurde. Denn wenn nicht die Bewegung überhaupt, so kommen doch jedenfalls jene mannigfachen Bewegungsarten im Grunde den Dingen, welche den Inhalt der Zeit ausmachen, nicht ihr selber zu. Erst der Zeitinhalt machte die Zeit wahrnehmbar, und gab den Zeitvorstellungen Fleisch und Blut. Soweit die Zeiten sich von einander durch ihren Inhalt unterschieden, wurden sie aufgefasst; daraus musste sich nach und uach die Vorstellung einer ununterbrochenen Zeitfolge bilden, aber diese als ganz gleichmässige findet sich in jenen Wörtern noch nicht ausgedrückt2) aus dem einfachen Grunde, weil sie durch blosse Sinnwahrnehmung nicht erzeugt werden kann³), sondern erst mit Hülfe der Abstraktion zu Stande kommt.

Neben dieser Reihe gibt es eine gerade im Hebräischen stark vertretene Gattung von Zeitbenennungen, welche man im Unter-

ין Auch die Wörter, welche wie הָּלֶּה von der Vorstellung der Ruhe ausgehen, machen davon keine wirkliche Ausnahme; die Ruhe ist eben Reaktion gegen die Bewegung. Noch mehr berühren sich mit der letztern Vorstellung Benennungen, welche die (räumliche) Ausdehnung auf die Zeit übertragen, wie عُدُّةُ u. a.

<sup>2)</sup> Selbst in einem Wort wie . . . welches ganz allgemeine Bedeutung angenommen hat, ist doch die sinnliche Grundlage der Vorstellung (die Kreisbewegung) aus einer bestimmten sinnlichen Erscheinung erborgt. Es haftet also daran mehr Besonderheit, als dem Zeitbegriff zukommt.

<sup>3)</sup> Leibnitz, a. a. O. p. 241: Nos perceptions n'ont jamais une suite assez constante et régulière pour répondre à celle du temps qui est un continu uniforme et simple comme une ligne droite.

schiede von den phänomenellen die determinirenden nennen könnte. Während bei den erstern der Blick rein rezeptiv die Eindrücke auffasst, welche die Zeitbewegung auf den Beobachter macht, wird diese bei den letztern von ihm gemessen, geregelt oder als geregelt und gemessen erkannt. Diese zweite Art, deren Charakterzug die Determinirtheit ist, erwächst mit der selben Nothwendigkeit aus den menschlichen Bedürfnissen wie die erste aus den menschlichen Erfahrungen. Der Mensch muss sich orientiren in der Zeit, um sie auffassen zu können; erst wenn er sie abmessen kann, wird sie für ihn vorstellig; nur wenn sie bestimmt ist, hat sie für ihn Interesse und ist überhaupt für ihn da. Dies spricht sich aus in der bedeutsamen Erscheinung, dass die Zeit gerade nach der Bestimmtheit, welche sie an sich tragen muss, benannt wird. Beide Reihen stehen sich übrigens nicht so fern, wie es scheinen könnte<sup>1</sup>). Kann man doch bei einigen Wörtern (wie איל) sogar im Zweifel sein, in welche von beiden man sie zu setzen habe. Die sinnlich unterschiedene Zeit fällt leicht zusammen mit der geistig als bestimmt erkannten. Eben das ist beiden Reihen gemeinsam, dass sie die Zeit nicht als reines Continuum kennzeichnen, als allgemeines Wesen oder gar als abstrakte Form, sondern als etwas möglichst Individuelles und Concretes2). Was die erste Reihe empirisch aufnimmt, ist nothwendig eine eigenthümlich besonderte Zeit; was die zweite Reihe als bestimmt setzt oder erkennt, ist eo ipso ebenfalls nicht allgemeiner Art. Es ist überall nicht die Zeit, sondern eine Zeit, welche vom Geiste zuerst ergriffen, mit der Sprache zuerst benannt wird<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Ueber den innern Zusammenhang der Messbarkeit der Zeit mit ihrem Verhältniss zur Bewegung s. Trendelenburg a. a. O. I, 225.

<sup>2)</sup> Damit stimmt die psychologische Wahrnehmung überein, dass der Mensch früher einen deutlich abgegränzten Zeitraum als den Zeitlauf im Allgemeinen sich vorstellen kann.

<sup>3)</sup> Nicht zufällig ist auch, dass die in der Verbalbildung anderer Sprachen so deutlich ausgeprägte Unterscheidung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in den semitischen Mundarten sehr zurücktritt.

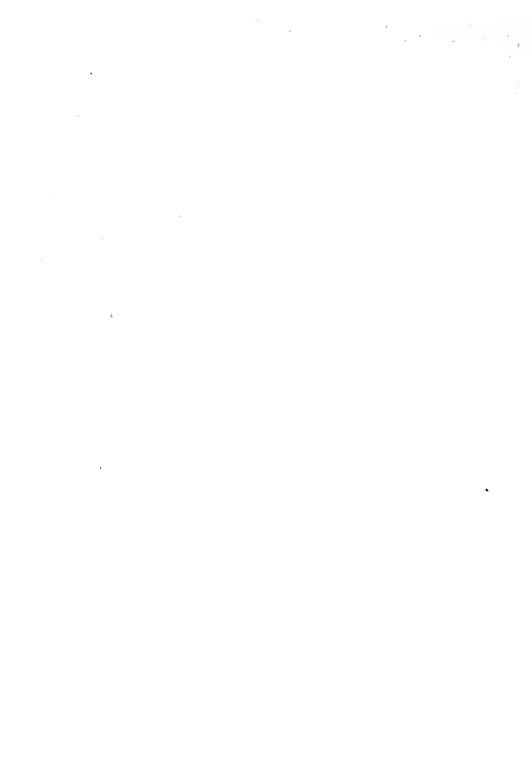
Haben wir aber im Hebräischen nicht einmal ein Wort, welches die Zeit als ganz allgemeine Vorstellung ausdrückt, so natürlich noch weniger eines, welches in rein intellektueller Auffassung sie nach ihrem eigentlichen Wesen benennt. Die begriffliche Darlegung einer Sache zu geben ist ja überhaupt nicht Aufgabe der Sprache, sondern dies leistet die wissenschaftliche Definition (s. Lazarus, Leben der Seele II, 187 f). Am wenigsten lässt sich bei dem schwierigen Begriffe der Zeit erwarten, dass die Sprache in sein innerstes Wesen eindringe. Die mythologische Gestaltung der Zeitvorstellung werden wir bei der unbegränzten Zeit, zu welcher wir nun übergehen, berühren, da sie dort hauptsächlich in Frage kommt.

Die hinterher nach fremdem Vorgang gemünzten Schul-Termini: בָּבֶּר (בֹּוֹשִׁ בִּי ), חִוּהָה (בִּוֹשִׁ בִּי ) שִּהֵּדְר (בֹּוֹשִׁ בֹּי ) decken sich nicht mit den bei der Sprachbildung zu Grunde liegenden Zeitvorstellungen, die in Perfectum und Imperfectum sich darstellen (s. Fleischer, Sitzungsberichte 1869 S. 273). Den Standpunkt des Subjekts zum Grund einer solchen allgemeinen Eintheilung der Zeit zu machen, lag dem semitischen Sprachbewusstsein fern. Wenu gleich der alte Sprachgebrauch "vergangene" oder "kommende" Tage kennt, so hat er doch einen allgemeinen Namen für die Vergangenheit oder Zukunft so wenig als für die Zeit an sich.

## II. DIE EWIGKEIT.

Summa vero vis infinitatis et magna ac diligenti contemplatione dignissima est.

Cicero.



Die Sprache erhebt sich wie vom Sinnlichen zum Geistigen, so vom Endlichen zum Unendlichen1). Man mag über den Ursprung der Idee des Unendlichen denken wie man will, sie als etwas Angeborenes oder als etwas aus dem Endlichen und Sinnlichen Abstrahirtes betrachten, - die Sprache jedenfalls stützt sich, um sie darzustellen, auf das Endliche, und vermag sie nur in soweit zum Ausdruck zu bringen, als es auf Grundlage des Endlichen möglich ist. Die einfachste und wirksamste Art, wie sie es versucht, eine Bezeichnung des Unendlichen im Gegensatz zum Endlichen zu schaffen, ist die Verneinung der Endlichkeit oder die via negationis, wie die Dogmatiker dieses Verfahren nennen. der Wortbildung, welche für uns allein in Betracht kommt, ist dasselbe für die arischen Sprachen sehr leicht auszudrücken durch Vorsetzung negativer Silben wie in dem sanscr. an-anti, griech. α-πειρος, latein. in-finitus, un-endlich u. s. w. Aber so vielfachen Gebrauch diese Sprachenfamilie von der besagten Wortgestaltung macht, so ungewöhnlich ist sie den Semiten, bei welchen nur vereinzelte Ansätze dazu sich finden. Zusammensetzungen wie

<sup>1)</sup> Eine uns leider nicht zugängliche Abhandlung des Grafen Géza v. Kuun über diesen Gegenstand enthalten die Sprachwissenschaftl. Mittheilungen der ungar. Akad. der Wissenschaften, Bd. IV (1865) S. 175 bis 269. Sie führt die Ueberschrift: Hogyan fejeztetik ki az ürükkévalvság a sémi nyelvekben d. h. Wie wird die Ewigkeit in den semitischen Sprachen ausgedrückt?

Ein merkwürdiges, freilich verstümmeltes Beispiel solcher negativen Wortbildung zum Ausdruck des temporal Unendlichen würde uns das arab. المنافقة liefern, nach den arab. Lexicographen die aus المنافقة von المنافقة aufhören, abzuleitende Grundform zu المنافقة aufhören, abzuleitende Grundform zu المنافقة ألمنافة ألمنافقة المنافقة المن

Auf diese Art, die unendliche Zeit durch Negation der Zeitschranken auszudrücken, haben wir im Interesse des Hebräischen nicht näher einzugehen. Dass der Mensch leicht dazu kommen kann, aus dem Sinnlichen, das er nicht zu bewältigen vermag, auf ein Unbegränztes zu schliessen, hat besonders Locke hervor-

י) Vgl. auch das in seiner Art einzige poetische בְּלִּיבֶה (Iob 26, 7) aus קבִּי — בְּלִיבְ, worüber Böttcher § 899, 2 בָּ

<sup>2)</sup> So Jellinek zu Franck's Kabbala S. 79.

<sup>3)</sup> Arabische Schriften über den Begriff von 131 erwähnt Hâdschî Chalfa in seinem bibliograph. Lexicon (Flügel'sche Ausg.) V, 39.

gehoben<sup>1</sup>). Der Schiffer z. B. kann sich das Meer ohne Grund denken, nachdem er diesen mit dem Senkblei nicht erreicht hat. Dieses Hinwegdenken der Schranken bildet sich ab in jener negativen Ausdrucksweise. Hinwieder hat Cartesius mit Recht betont, dass durch blosse Negation der Begriff des Unendlichen aus dem Endlichen sich nicht gewinnen lasse<sup>2</sup>), woraus folgt, dass jene Art des Ausdrucks nur einen Zug aus dem zur Gewinnung des Unendlichen einzuschlagenden Verfahren oder nur ein Merkmal des Unendlichen angibt. Philosophisch angesehen ist übrigens immer noch ein Unterschied zwischen unendlicher Zeit und Ewigkeit. Dieser letztere Terminus nämlich implicirt die Ueberzeitlichkeit, das über der Zeit Stehen, was der erstere nicht fordert.

Wenn gleich nicht durch Zusammensetzung mit einer negativen Partikel, so doch ebenfalls gewissermaassen viå negationis wird der Begriff der Ewigkeit in dem dafür gewöhnlichsten hebr. Wort שִּלִּם ausgedrückt. שֵׁלִים nämlich oder עֵּלְם, ein Mal seltsamer Weise עֵלְיִם (2 Chr. 33, 7), ist nach der verbreitetesten und wahrscheinlichsten Erklärung von עֵלִים in der Bed. verhüllen, verbergen³) abzuleiten, wie sie im Niph., Hiph. u. s. w. sich häufig findet; es ist also gebildet nach der Form שִּלְּיִל, und bed. demnach eigentlich das Verhüllte, Bedeckte⁴),

<sup>1)</sup> S. Chalybäus, Specul. Philos. von Kant bis Hegel, S. 11.

<sup>2)</sup> S. Ueberweg, Geschichte der Philosophie III S. 52 (Aufl. 2).

<sup>3)</sup> Schultens (Orig. Hebr. p. 384 ss.) möchte das Wort in Verbindung mit ale, sich entwickeln lassen, so zwar dass die Bed. signavit zu Grunde läge, und aus ihr die andere abscondit erwüchse. Usitatissima est metaphora illa in abscondendo sita; quae enim condimus ea fere signamus vel sigillo impresso claudimus. Aber so glatt dieser Uebergang im Lateinischen scheint, wo signare ebensowohl bezeichnen als versiegeln bedeutet, so wenig plausibel ist er hier. Lie ist das Kennzeichen oder hervorstechende Zeichen, aber nicht das bergende Siegel.

<sup>4)</sup> Anders Ewald (§ 77 a Anm. 2): שולם bedeutet wahrscheinlich eig. zeit (tag), wie Aethiop. טול W. בבעל arab. בבעל. (?)

von der Zeit verstanden daher die menschlichem Blicke entrückte, um ihrer weiten Entfernung willen nicht mehr wahrnehmbare Zeit. Aehnlich reden ja auch wir von "grauer Vorzeit" oder vom "Dunkel fernster Zukunft." Es liegt in der Natur dieser bildlichen Ausdrucksweise, dass sie ebensowohl auf entlegenste Vergangenheit, welche unser Blick nicht mehr zu fixiren vermag, als auf weiteste Zukunft, welche noch gar nicht in unser Gesichtsfeld eingetreten, anwendhar ist, wie denn עולם beides bedeuten kann. heisst somit eigentlich nicht die Zeitdauer, in welcher wir stehen, und welche sich in's Unendliche verlängert (wie عنك u. a.): eine solche Zeit wäre ja gegenwärtig, also nicht verdeckt sondern offenbar; nur ihre Gränzen wären verborgen. Vielmehr bezeichnet das Wort einen Begriff, welcher da anhebt, wo der Bereich unsers Wahrnehmungsvermögens aufhört. Was unter diesem Begriffesteht, liegt uns so fern als möglich; denn es befindet sich ausserhalb unsers Horizontes. Was nach seiner Dauer in unsern Gesichtskreis, vielleicht in unsere Gegenwart hineinreicht, aber mit jenem Begriff in Verbindung steht, entzieht sich zum mindesten nach Einer Richtung unserm Auge, d. h. es nimmt, so weit wir sehen, keinen Anfang oder kein Ende. Die endlose Dauer wird demnach hier dargestellt mittelst der Zeitbewegung, die von der äussersten Gränze ausgeht (בֵּענוֹלֶם) oder bis zu ihr hinreicht (לִעוֹלֶם, (עד־עולם).

Eine Zeit, deren Gränzen verborgen sind, kann also mittelst des τότ ausgedrückt werden. Nun fordert zwar der Wortlaut dabei offenbar nicht eine schlechthinige Anfangs- oder Endlosigkeit wie bei den oben besprochenen Wörtern ἄπειρος, infinitus u. s. w.; nicht durchaus, sondern gewissermaassen nur erkenntnisstheoretisch werden hier die Gränzen negirt, und es liegt gewiss darin ein Wink, dass der Mensch von der Wahrnehmung oder Erfahrung aus zu der Vorstellung des Unbegränzten gelange, und diese eben deshalb zunächst eine bloss relative sei. Indessen würde man irren, wenn man annähme, dass diese unwillkürliche Vorsicht der Sprache den Hebräern bewusst gewesen sei, und dass sie in dem Begriffe von

irgend etwas Subjektives oder Relatives gesehen hätten. Vielmehr ist es gerade der unmittelbarsten, naivsten Anschauungsweise eigen, dass sie das Wahrgenommene mit dem Wirklichen identificirt und das was sie nicht wahrnehmen kann ignorirt. Daraus ergibt sich, wie wir uns zu der oft erörterten Frage zu stellen haben, welcher Werth dem vorliegenden Ausdrucke beizumessen sei: wir können es nicht billigen, wenn oft gesagt wird, שולם bedeute für's erste Ewigkeit, für's zweite überhaupt eine längere Zeitdauer. Wenn dies auch sachlich von unserm Standpunkte aus richtig sein kann, so erweckt es die irrige Vorstellung, als hätten die Hebräer mit Wissen und Willen zwei verschiedene Dinge mit Einem Worte bezeichnet, so dass beide Bedeutungen gleich berechtigt wären. Vielmehr ist עולם nie "eine längere oder sehr lange Zeitdauer, "sondern es drückt, wie wir gesehen haben, stets aus, dass das Ende (beziehungsweise der Anfang) einer Zeit dem Menschen entgeht, dass er nichts davon weiss oder wissen will; wir werden dies in Hinsicht auf den Sprachgebrauch nachweisen. Beachtenswerth ist, was Hengstenberg in seiner (in der 1. Aufl. der Christologie des A. B. II, 427-434 gegebenen, Aufl. 2 weggelassenen) Erörterung des Begriffes von שולם gegen dessen Verkennung geltend gemacht hat, wenn auch einzelnes daselbst Aufgestellte nicht haltbar und im Allgemeinen dem עולם unser Begriff von "Ewigkeit" untergeschoben ist, mit welchem es sich weder nach seinem Etymon noch nach seinem Gebrauch vollkommen deckt.

Auch nicht so können wir die Sache ansehen, als sei mit שולכם ursprünglich nur eine "sehr lange, bis in verborgene Fernen dauernde Zeit" bezeichnet worden, welche unbestimmte Bedeutung dann im Laufe der Zeit in die absolute der Ewigkeit übergegangen wäre. So finden wir den Hergang dargestellt von A. Kahle¹), welcher neuerdings diesem Worte besondere Aufmerksamkeit geschenkt und es durch alle Bücher der Bibel verfolgt hat, wobei er sich allerdings mehr von dem dogmatischen Gehalt als von der

<sup>1)</sup> Biblische Eschatologie, Erster Theil: A. T. 1870.

historischen Bedeutung desselben bestimmen liess. Es heisst da S. 7: "Wo im Pentateuch von Ewigkeit (עולם) die Rede ist, wird nicht an die Negation jeder zeitlichen Schranke gedacht." Dies ist richtig, wenn eine philosophische Aufhebung der Zeitschranken damit in Abrede gestellt werden soll; eine solche findet sich aber nirgends in den bibl. Büchern; erst die Alexandriner haben durch Beiziehung hellenisch-platonischer Elemente den metaphysischen Begriff der Ewigkeit mit den hebräischen Religionsideen verschmolzen. Der Grund jedoch, warum die alten Hebräer nicht in diesem Sinne "jede zeitliche Schranke" aufhoben, lag darin, dass die Zeit als solche ihnen überhaupt nicht als Schranke erschien. Jede Schranke innerhalb der Zeit dagegen schliesst עולם im Pentateuch so gut wie in den spätern Büchern aus, und es beruht auf einem Vorurtheil, wenn man, wie oft geschehen ist, die Fähigkeit, die Vorstellung einer gränzenlosen Zeit zu bilden, dem hebräischen Alterthum abspricht<sup>1</sup>).

Wenn es nun in derselben Schrift S. 11 heisst: "Dass aber der Begriff unbestimmter und unabsehbarer Ferne sich mit dem der Ewigkeit nahe berührt, und leicht hat darein übergehen können, zeigt die später konstant gewordene Bedeutung von Der Uebergang dazu in Betreff der Vergangenheit dürfte aus dem Pentat. noch nicht nachzuweisen sein; denn Deut. 33, 15 stehen die ewigen Höhen parallel zu den zwar uralten aber doch nicht von Ewigkeit her bestehenden Bergen" — so ist für's erste gar nicht abzusehen, wann für Did die Bedeutung "Ewigkeit" konstant geworden sein soll, da der Verf. selbst bis auf Maleachi u. Koheleth hinunter neben derselben die andere, uneigentliche, unbestimmte nachweist. Sodann ist jener "Uebergang" von der unbestimmten zur absoluten Bedeutung eine willkürliche Annahme. Dass im Laufe der Zeit der geistige Horizont der Israeliten und

<sup>1)</sup> Eine solche Vorstellung liegt dem Menschen, wie schon oben angedeutet worden, gar nicht so fern. Siehe darüber schon Lessing, Werke (in der Lachmann'schen Ausg.) IX S. 168 f.

somit auch das, was שולם genannt werden konnte, sich veränderte, ist bei einem Volke, welches so verschiedene Epochen der Offenbarung und Geschichte erlebte, selbstverständlich. Aber wenn der Horizont sich erweitert, bleibt doch der Begriff des Horizonts derselbe; und so konnte das, was für die Israeliten שולם war, sich verschieben, aber der Begriff von עולם selber war einer Erweiterung gar nicht fähig, und von einer bewussten metaphysischen Vertiefung desselben kann hier nicht die Rede sein. Soll aber mit Obigem gesagt sein, dass auf einem spätern Standpunkte (etwa dem jesajanischen) Solches den israelitischen oder prophetischen Gesichtskreis begränzte, was nach seinem Wesen nicht der geschichtlichen Entwicklung angehört, sondern, über diesem zeitlichen Prozess erhaben, für alle Zeiten den wahren Horizont bildet und welchem daher das Attribut שולם mit dem vollsten Rechte zukam: so ist dies eine theologische Ansicht, welche zwar nicht auf den sprachlichen Ausdruck sich berufen, aber möglicherweise auf sachliche Gründe sich stützen kann, die uns hier ferne liegen. Immerhin sei uns gestattet zu fragen, wie (ebenda S. 114) אבריכד (Jes. 9, 5) "beweisend" genannt werden kann dafür, dass bei Jesaja "die absolute Ewigkeit gepredigt wird und nicht bloss eine unbestimmte Zeitdauer," während das של עוֹלם Gen. 21, 33 zum selben Schlusse in Hinsicht auf den Pentat. nicht berechtigen soll; wie umgekehrt aus den beiden (überdies poetischen) Stellen Gen. 49, 26. Deut. 33, 15, wo die Berge ewig genannt werden, sich folgern lässt, dass der Pentat. den absoluten Begriff von Ewigkeit noch nicht mit dem Worte verbinde, während unbeschadet desselben in spätern Büchern das Wort oft genug "hyperbolisch" oder "abgeschwächt" gebraucht werden soll.

Beachten wir den sprachlichen Gebrauch von Utt, so zeigt sich im Allgemeinen, dass dem Worte von den ältesten Zeiten biblisch-hebräischen Schriftthums bis zu dessen Ende seine Bedeutung: unabsehbare, endlose Zeit geblieben ist, dass diese jedoch in gewisser Weise eher eine Schwächung erfahren

hat, bis endlich in nachbiblischer Zeit der Begriff der Unbegränztheit ihm theilweise ganz abhanden gekommen ist. Im Pentateuch gerade steht es in seiner vollen Kraft; je naiver der Standpunkt da ist, desto entschiedener wird für gewisse Dinge das Aufhören in der Zeit verneint. Weitaus in den meisten Fällen steht es hier und in den spätern Büchern in Verbindung mit dem göttlichen Wesen, welches schon dem kindlichen Sinn als ein unendliches erscheint (Gen. 3, 22), oder mit göttlichen Worten. Die göttliche Verheissung und Verfügung wird kundgemacht als ewige, welche keine Zeit umstossen wird (בּרִית עוֹלֶם), die göttliche Satzung proklamirt als ewige (חַקַת עוֹלָם), von welcher keine Zeit entbinden soll. Wir sind sprachlich nicht berechtigt es anzunehmen, können es uns aber auch sachlich nicht denken, dass einem Noah oder Abraham die göttlichen Verheissungen weniger über dem Wechsel der Zeit erhaben erscheinen sollten als den spätern Propheten. Ebenso gehört es zu dem ganzen absoluten Charakter der göttlichen Gesetzgebung, dass sie den Gedanken an Abänderung durch die Zeit ausschliesst1).

Gegen unsere Ansicht, dass im ältern Sprachgebrauch mit שלכם immer eine möglichst weit sich erstreckende Aufhebung zeitlicher Begränzung gemeint sei, macht man aber nicht bloss jene schon erwähnten poetischen Stellen, welche in der spätern Literatur unzählige Parallelen haben, geltend. Dieselben erledigen sich leicht durch die Erwägung, dass ja die Poesie eine mehr oder weniger

absichtliche optische Täuschung liebt und sich kein Bedenken daraus machen kann, von ewigen Hügeln zu reden, auch wenn ihre zeitliche Entstehung aus der mosaischen Schöpfungsgeschichte feststeht. Durch derartigen hyperbolischen Gebrauch des Ausdrucks wird nicht der Begriff der Ewigkeit eingeschränkt oder abgeschwächt, sondern die damit prädicirte Sache soll wenn auch nur fingirter Weise auf die Höhe des Begriffs emporgehoben werden. Es finden sich aber auch schlichte prosaische Stellen, wo die mit עולם ausgedrückte Zeit bei weitem nicht an die Gränzen hinanreicht, welche dem Hebräer seine religiösen Anschauungen steckten. Da hat man nun zumeist übersehen, dass der Charakter von עולם nicht nothwendig ein religiöser ist, während vom deutschen "Ewigkeit" nach dem Sprachgebrauch das religiöse Moment sich schwer trennen lässt<sup>1</sup>). In der geschichtlich-politischen wie in der juridischen Sphäre oder im täglichen Leben wird שללם ebenso zur Negirung des Aufhörens einer Zeit angewendet wie in Sachen des Glaubens. Diese Negirung ist aber an sich dort ebenso absolut wie hier, nur sind jene Sphären als solche beschränkt.

Wenn also vom Standpunkte einfach historischer Erinnerung aus ein Thatbestand als מֵשׁלֹלֶם dauernd bezeichnet wird, so ist dies weder eine Profanation des Wortes (wie es im Deutschen bei "von Ewigkeither" wäre), noch nothwendig eine Uebertreibung; es heisst an sich nur "seit unvordenklicher Zeit", von jeher, womit gesagt sein soll, dass ein früherer Zustand gar nicht erinnerlich sei. Ganz besonders wird es angewendet, wo einem Volke ein Wohnsitz<sup>2</sup>) zugesprochen wird, den es seit Menschengedenken inne

<sup>1)</sup> Dem Worte bir entspricht nicht bloss das latein. aeternus, sondern auch sempiternus. Vgl. das zur Unterscheidung des Grundbegriffes beider von Döderlein (Latein. Synon. I, 2 f.) Gesagte. Wie aber auch aeternus unter Umständen sehr relative Geltung haben kann, zeigt schlagend die Stelle bei Plinius, Hist. Nat. XVI, 213 Maxime aeternam putant hebenum etc.

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. Jos. 24, 2; 1 Sam. 27, 8 und auch Zeile 10 der neu entdeckten Siegessäule des Königs Mescha.

gehabt habe, so dass es gewissermaassen das Urrecht darauf besitze. Ebenso heisst יל מוֹלִם ') die von jeher geltende Gränzmarke, welche zu verrücken ein doppelter Frevel wäre, weil sie durch die Urzeit geheiligt ist. שולם ist in solchem Zusammenhang noch bedeutend stärker als שולם, welches geographisch den Osten, geschichtlich aber mit der schon erwähnten Uebertragung des räumlichen auf's zeitliche Vornesein die "Vorzeit" bezeichnet. Immerhin hat auch dieses Wort in der zeitlichen Bedeutung etwas poetisch Feierliches 2); in verwandten Dialekten (dem Arab. Aethiop. Aram.) ist es der Uranfang; und sogar die Bed. "Ewigkeit" hat es angenommen, wozu Ansätze schon im Hebräischen sich finden, wo es öfters mit שולם parallel steht. שולם השולם heisst in der rabbin. Sprache die Welt Ewigkeit im Gegensatz zum Weltanfang: פֿענות העולם 3). Ebenso ist das arab. בּענוֹל ein erlesenes Wort für ewig, welches gern von Gott gebraucht wird.

Das Wort aber, welches eigentlich den Uebergang in die vorgeschichtliche Urzeit ausdrückt, ist eben unser עולם. So z. B. Gen. 6, 4 wird אשר בעולם אנשר השם von den Riesen gesagt, welche die Heroen des vorgeschichtlichen Mythus gewesen sind. Bei dem besondern Nimbus übrigens, den gerade für den Semiten das Uralte hat 4), ist es begreiflich, dass der Zusammenhang mit der Ur-

<sup>1)</sup> Prov. 22, 28. 23, 10. Die Rabbinen lesen hier שולים: die Gränze der Heraufgekommenen — Israeliten oder: der Heruntergekommenen — Armen; s. S. A. Wolf, Mischnah-Lese S. 20.

<sup>2)</sup> Ebenso das latein. priscus, welches ihm etymologisch genau entspricht (aus prae, welches auch zeitlich gewendet wird, wie praedicere u.s. w. beweisen), und nicht bedeutet: was schon seit langem ist, sondern: was vor langem war und nicht mehr ist. "Es ist ein seltenes feierliches Wort, bei welchem man nicht bloss wie bei antiquus (v. ante, wovon auch das locale anticus) an die mathematisch zu messende Vergangenheit, sondern an die qualitativ verschiedene Vorzeit oder gar an die heilige Urzeit zu denken aufgefordert wird." Döderlein a. a. O. IV, S. 88.

<sup>3)</sup> S. Schmiedl a. a. O. S. 91.

<sup>4)</sup> Vgl. Hitzig, Geschichte Israels I. 1869, Vorwort S. 1 f.

zeit von einem Volke oder Reiche gern in Anspruch genommen wurde, wie wir es Jer. 5, 15 und in den phönizischen Inschriften sehen (Gesenius, Monum. Phoen. p. 197 ss.), wo z. B. לבכת (בולכת אום) בינים regnum aeternum als Epitheton Numidiens steht. Hyperbeln sind hier so nahe gelegt, dass sie keiner Erklärung bedürfen; auch sind sie um so eher zu entschuldigen, als der geschichtliche Horizont eines Volkes etwas sehr Relatives¹) ist, ohne dass dies von naivem Standpunkte aus in Anschlag gebracht würde. Das historische Zeitbewusstsein ist immer ein begränztes²).

Noch viel enger ist natürlich der Gesichtskreis im gewöhnlichen und rechtlichen Lebensverkehr3). Zum Theil aus Nichtbeachtung dessen hat man Anstoss genommen an einigen pentat. Stellen wie Ex. 21, 6. Deut. 15, 17, wo die gesetzliche Bestimmung getroffen wird, dass ein hebräischer Sklave, welcher es vorzieht vom siebenten oder Sabbat-Jahr keinen Gebrauch zur Erlangung seiner Freiheit zu machen, seinem Herrn dienen soll בְּלְעוֹלְכָם; man übersetze "auf immer", nicht "auf ewig"; denn die Einmengung eines religiösen oder metaphysischen Begriffs wäre hier eine Abschweifung in ein anderes Gebiet, nicht bloss eine Steigerung; einer solchen ist der Ausdruck "auf immer" in Sachen des menschlichen Verkehrs nicht fähig. Der Sinn in diesen Stellen ist einfach der, dass das Gesetz in jenem Falle dem Dienste keinerlei zeitliche Schranken setzen will. Mit diesem לעולם (vgl. Lev. 25, 46) ist daher allerdings unvereinbar die (auch sachlich nicht nothwendige) Annahme des Josephus und der Rabbinen<sup>4</sup>),

י) Vgl. Jes. 58, 12. 61, 4 הֶּרְבוֹּת עוֹלָם, die Trümmer der Urzeit d. h. die seit Menschengedenken solche waren.

<sup>2)</sup> S. auch Buttmann, Mythologus, S. 30: "Bei allen Nationen ist die Urwelt ein in der Vorstellung ganz gleicher Begriff mit der Urzeit des eigenen Volkes oder Landes."

<sup>3)</sup> Bei der "Enge des menschlichen Geistes" (Herbart) ist das individuelle Zeitbewusstsein ein durch die jeweilige ihm gegenwärtige Vorstellungsreihe bedingtes und beschränktes.

<sup>4)</sup> S. z. B. zu Ex. 21, 6: וַעֶבֶרוֹ לְעֹלֶם Raschi: ער היובל או אינו אלא לעולם כשמטתו ה"ל ואיש על משפחתו חשובו מגיד שתמשים שנה קרויים עולם

dass im 50sten oder Jobeljahr der Dienst ein Ende nehmen müsse. Denn nicht bloss das Maximum der Zeitdauer bezeichnet עולם, so dass man mit Pappenheim sagen könnte, die Dauer bis zum Jobeljahr (50 Jahre) sei für den Hebräer das grösste Zeitmaass, und könne daher שולם heissen, sondern eben eine Zeit, deren Ende uberhaupt nicht abzusehen. Dieser Umstand, dass עד oder עד oder sich mit einem von vornherein in Aussicht genommenen Ende nicht vertragen kann¹), macht es auch unmöglich, Deut. 23, 4, wo von den Ammonitern und Moabitern gesagt ist: גם דור עשירי עד־עולם עד־עולם, "das zehnte Geschlecht" als Beschränkung von עד עולם zu nehmen²), was überdies Wortlaut und Wortstellung verwehren. Vielmehr "wird durch den Zusatz: ,auch ein zehntes Geschlecht nicht' jede Möglichkeit der Aufnahme abgeschnitten, denn Zehn ist die Zahl des vollständigen Abschlusses" (Keil z. d. St.). Vgl. Neh. 13, 1, wo das zehnte Geschlecht nicht besonders hervorgehoben wird, sondern einfach לעולם steht. Als Beispiel, wie שולם auch der Sprache des gewöhnlichen Lebens angehört, sei noch die Stelle 1 Sam. 1, 22 angeführt, wo Hanna zu ihrem Manne sagt, sie wolle den Knaben Samuel nach seiner Entwöhnung nach Silo bringen, damit er sich vor dem Herrn darstelle und daselbst bleibe עַר־עוֹלַם "auf immerdar." Statt für einige Tage wie die Andern vor dem Herrn zu erscheinen, soll er nach ihrem Gelübde für immer dort bleiben. Dieses Beispiel zeigt übrigens auch, wie das, was für den Einzelnen in einem Augenblicke unbedingt als endlos gilt, wenigstens für sein Denken und Thun, sein Wissen und Wollen, es nicht nothwendig auch für Andere ist oder für ihn selber bleibt. Sie musste Samuel für

<sup>1)</sup> Wesentlich anders als bei diesen gesetzlichen Bestimmungen ist der Sachverhalt in der Stelle Jes. 32, 14 f., welche man uns entgegenhalten könnte (womit eher zu vergleichen die Psalmstellen mit און 13, 1 u. s. w. von welchen wir unten reden werden): das verödete Land soll den Eindruck einer ewigen Wüste machen, bis ein ganz neuer himmlischer Lebensgeist es diesem trostlosen Zustand enthebt.

<sup>2)</sup> So Kahle a. a. O. S. 8.

immer da lassen; doch verstiess es gewiss nicht gegen ihr Gelübde, dass er durch das Dazwischenkommen besonderer Gründe sich veranlasst sah nicht gerade sein ganzes Leben in Silo zuzubringen<sup>1</sup>).

Auch in der Umgangssprache fehlt ferner die Hyperbel nicht, namentlich nicht in der Hofsprache; so 1 Reg. 1, 31 בְּבְּלָכִּם und oft in Büchern, deren Verfasser mit den Gebräuchen des persischen Hofes bekannt waren, wo man sich dieser Höflichkeitsformel bediente (Aelian. Histor. Variar. I, 31). Daraus zu schliessen, dass Die nur "eine lange Zeit" bedeute, wäre natürlich ebenso schief, wie wenn man überhaupt die diplomatische Sprache zur Ermittelung des Wortsinns benützen und z. B. daraus, dass Erlasse und Verträge stets "auf ewige Zeiten" gelten sollten, schliessen wollte, dass dem deutschen "ewig" auch die Bedeutung einer langen (unter Umständen auch recht kurzen) Zeit zukam.

Das von Gesagte gilt im Wesentlichen für die ganze biblisch - hebräische Literatur. Der Prophet natürlich hat den höchsten Standpunkt und in Folge dessen die weiteste Perspektive. Es ist Sache der bibl. Theologie zu untersuchen, wie weit sein Blick die Zeiten verfolgte. Der Dichter ferner hat den beweglichsten Standort und daher den reichsten Gesichtskreis. Nicht bloss Hyperbeln kommen bei ihm in Betracht, welche in ernster Literatur doch nur in beschränktem Maasse zulässig sind, sondern auch die ganze Subjektivität der Gefühlswelt, welche des Lyrikers

<sup>1)</sup> Bedarschi (S. 201) meint freilich, Samuel habe ja nach Num. 8, 25 nur 50 Jahre zu Silo bleiben müssen, und damit stimme genau das לעולם, welches nach Ex. 21, 6 die selbe Zahl von Jahren ausdrücken könne. Allein dass ימן קעום, wie er es geradezu nennt, von 50 J. repräsentiren könne etwa wie דיר eine solche von 40 J., ist natürlich eine unhaltbare, nur aus der irrigen Kombination mit dem Jobeljahre hervorgegangene Annahme. Vielmehr ist לעולם auch a. u. St. s. v. a. ילומן ארוך שארן לו מץ, wie es der selbe Synonymiker anderswo umschreibt.

eigenstes Gebiet ist. Wenn z. B. in den Psalmen der Sänger seinen eigenen Gemüthszustand, etwa sein inneres Glück ewig nennt, so drückt er damit allerdings absolute zeitliche Schrankenlosigkeit aus; aber nicht, dass seine Reflexion keine Schranken kennt, sondern dass sein Gefühl sich von keinen solchen beengt weiss, ist daraus mit Sicherheit zu schliessen. Ob dabei an Ueberwindung der Schranken des Todes gedacht sei, oder ob auch ohne ein deutliches Bewusstsein davon jene mehr oder weniger starken Aussprüche sich erklären lassen, so zwar dass die Wahrheit, von welcher auch das ächte religiöse Gefühl getragen sein muss, nicht darunter leidet, — dies in den einzelnen Fällen zu entscheiden ist Sache der Exegese.

Noch haben wir aber nachzuweisen, wie das Wort עולם allmählich etwas von seiner absoluten Unbestimmtheit eingebüsst hat. Wir glauben dabei die poetisch-prophetische Sprechweise betheiligt. Es liegt in der Natur des Begriffs der Unendlichkeit, dass man sich in keiner Sprache leicht mit Einer Benennung desselben begnügt, zumal da kein Ausdruck diesem Begriffe gerecht wird. So finden wir schon in dem Lied am Meere Ex. 15, 18 die Verbindung angewandt, um die ewige Herrschaft Jahve's möglichst לינוֹלֶם וַעֵּד nachdrücklich auszusprechen. Die zwei Ausdrücke stehen parallel, und es ist keineswegs nach LXX und Vulg. zu übersetzen: ἐπ' αἰῶνα καὶ ἔτι, in aeternum et ultra¹); aber es leuchtet ein, wie leicht bei dieser später sehr gangbaren Formel die Vorstellung sich einschleichen konnte, dass mit דולם etwas über den עולם hinausliegendes gemeint sei. Aehnlich verhält sich's, wie es scheint, mit der Form בֵּיעוֹלָם עַד־עוֹלָם, welche uns schon in dem alten Psalm 90 begegnet. Man kann an dieser Stelle zweifelhaft sein, ob mit ביעולם wie gewöhnlich der Horizont nach der einen (vergangenen) mit עד nach der andern (zukünftigen) Seite in's Auge gefasst wird. oder ob beide Ausdrücke für die Dauer in fernste Zukunft gebraucht sind. Doch ist nach dem sonstigen Sprachgebrauch wahr-

Siehe darüber Baumgarten-Crusius, Grundzüge der bibl. Theol. S. 194.

scheinlicher, dass allerdings auf zwei Richtungen Bezug genommen wird; und dies gilt sogar auch für Jer. 7, 7. 25, 5 trotz des 3: Gott hat Israel sein Land gegeben לָמִן־עוֹלָם וְעַד־עוֹלָם d. h. für undenkliche vergangene und künftige Zeiten. Aber wie leicht konnte dieser Ausdruck, welcher in Doxologien immer häufiger wurde (1 Chr. 29, 10. Dan. 2, 20), zu der Meinung veranlassen, dass hier von einer Folge von דולמים die Rede sei. Man begegnet ja diesem Plural, obwohl fast gar nicht in historischen Büchern (nur 1 Reg. 8, 13 parall. 2 Chr. 6, 2, wo die Sprache dem Inhalt gemäss eine gehobene ist), doch nicht selten in den prophetischen Reden und in den Psalmen. Hier wird überhaupt Alles aufgeboten, um das Unbegreifliche, Unnennbare, Unendliche auszudrücken. Die Sprache überbietet sich selber, damit die Vorstellung dasselbe thue. Man sehe z. B. Jesaja, wo nicht bloss die Plurale עולבוים und נצחים, sondern auch die Zusammensetzungen עולבייעד und נצה נצה sich finden¹), welche die Ewigkeit zu verewigen auffordern, was freilich logisch nicht möglich, aber ein Versuch ist, das Ungeheure des Gedankens zur Anschauung zu bringen, "gleich als ringe die Sprache nach einem adäquaten Ausdruck für einen Begriff, der das menschliche Denken übersteigt" (Kahle). Bürgerten sich aber solche Erzeugnisse poetischer Diktion<sup>2</sup>) wie der Plural עללְמֵים, mit welchem man bald ebenso freigebig war wie die frühere Sprache mit dem Sing. (vgl. Koh. 1, 10. Dan. 2, 4. 3, 9 u. ö.), in der gewöhnlichen Sprache ein, so war es um die Absolutheit des alten שלכם geschehen, welche es unmöglich machte, an etwas darüber Hinausliegendes zu denken, also auch einen Plural logisch nicht zuliess. Die Mehrheit bringt eine gegenseitige Begränzung mit sich. Unter עַלְמִין) konnte man sich nur einander begränzende oder ablösende, wenn gleich unabsehbar

<sup>1)</sup> Aehnliche Steigerungen und Multiplicationen kommen auch im Arabischen vor bei Wörtern, deren Begriff dieselben logisch eigentlich nicht zulässt, z. B. أبد الآباد ,أبدَ الأبد الم

<sup>2)</sup> Vgl. Böttcher § 703 c.

lange Zeiträume, Aeonen¹), denken, während שולם ursprünglich nicht einmal einen Zeitraum oder eine Zeitdauer bezeichnete, sondern ein Non plus ultra, wohin eine Zeitdauer sich allenfalls erstrecken kann.

Zur Umwandlung der Wortbedeutung hat nun aber auch die Umgestaltung der hebräischen Religionsideen mitgewirkt, die Wahrnehmung nämlich, dass nicht alles als "ewig" Bezeichnete wirklich ewige Dauer beanspruchen könne. Manches, was vom göttlichen Worte selber "auf ewig" festgestellt worden war, war so verwachsen mit den weltlichen Lebensverhältnissen, dass es mit diesen der Veränderung unterliegen und bei einer vollständigen Neugestaltung derselben, wie man sie mit dem Kommen des Messias verbunden dachte, sich zum mindesten wesentlich modificiren musste. Man machte sich also mit dem Gedanken vertraut, dass alsdann ein ganz neuer Horizont sich aufthun, ein neuer Zeitanfang gesetzt würde, wodurch die Fortdauer des im jetzigen Gesichtskreise als ewig Geltenden wieder in Frage gestellt werden musste. Und da man auch für das Letztere die Bezeichnung עולם beibehielt, so gewöhnte man sich daran, auch eine Periode so zu nennen, deren Endlichkeit man nicht leugnete, ja deutlich vor Augen hatte, wie die bald ständig gewordene Terminologie beweist, wonach man dem einen עולם הזה gegenüberstellte, wovon ersteres zunächst die laufende Weltperiode oder die Zeitlichkeit, letzteres den mit Neugestaltung der Welt beginnenden Aeon oder die Ewigkeit bezeichnete, jenes dann die gegenwärtige (irdische), dieses die künftige (himmlische) Welt. Sobald nämlich unter עולם, was zwar nicht in seiner Wurzelbedeutung begründet war, aber nahe genug lag, nicht bloss die dunkle verborgene Ferne, sondern auch die bis dahin sich erstreckende Zeitdauer verstanden wurde, die unabsehbare Zeitsphäre, in welche alles uns bekannte Leben eiu-

<sup>1)</sup> Auf den Plur. שולמים beruft sich denn auch Bedarschi für seine Behauptung, dass mit שולם im Unterschiede von עו und שולם eine abgegränzte Zeitperiode gemeint sein könne. Er übersieht aber, dass ganz ebenso der Plur. נצחום sich findet.

geschlossen ist, so musste von selbst auch der Inhalt dieser Sphäre den selben Namen bekommen¹), d. h. die Welt (בּוֹלְיבֹוּלִים), nicht zwar als "der Raum, der ebenso wie die Zeit unbegränzt ist" (Levy), sondern als der Komplex aller Stoffe und Kräfte, aller Ursachen und Erscheinungen, welche in ununterbrochenem zeitlichem Zusammenhang stehen und eine Lebenssphäre bilden. Im biblischen Hebraismus ist übrigens weder die Unterscheidung verschiedener בולבוים noch auch die Bed. "Welt"²) nachweisbar. Desto gemeinüblicher ist Beides in der jüd. Sprache von der soferischen Zeit an und in andern Dialekten. In der Terminologie der Kabbala heissen עולבוים "Welten" die Sphären oder die verschiedenen Stufen, welche durch Emanation aus dem unerfasslichen göttlichen Wesen hervorgehn³). Im Chaldäischen findet sich für

ין sind ja ebenfalls die Bedd. der Zeitdauer und ihres entsprechenden Inhalts vereinigt, sofern es geradezu für die Erde steht. Auch مَوْر streift bisweilen an die Bedeutung: Welt, Natur (worüher weiter unten S. 106 f.). Offenbar ist aber der Uebergang beim deutschen "Welt" aus wer-alt, Menschenalter, also sinnverwandt mit הֹלֹת, dann verallgemeinert nach Art des مُوْر.

<sup>3)</sup> Diese Verwendung des Worts, wonach es für unterschiedene zählbare Gebiete ein Gattungsbegriff ist, steht in keinem innern Zusammenhang mit seiner Bedeutung in den phönizischen Kosmogonien, wo *Ulemos* die absolute unbeschränkte Zeit ist. Dies ist zu erinnern zu Schusters Schrift De veteris Orphicae Theogoniae indole atque origine (Leipzig 1869),

תלכא הדרך הפאר neben der dem Althebr. entsprechenden Bed. Ewigkeit¹) die neuhebräische "Welt", so Ps. 61, 7 עלכא הדרך (hebr. Text עלכא הדרן). Jene Unterscheidung von zwei Welten wurde nämlich in die bibl. Ausdrücke, namentlich in die Form מערלם ועד עולם ועד עולם בעיונגעפיינגע מערלם ועד עולם בעיונגעפיינגע מערלם בערלם ועד עולם בעיונגעפיינגע בערלם לובע בערלם לובע בערלם לובע בערלם לובע בערלם לובע בערלם לובע בערלם בערלם לובע בערלם לובע בערלם בערלם לובע בערלם לובע בערלם לובע בערלם לובע בערלם בערלם

wo S. 98 Anm. 1 zu dem kabbalistischen אצילות הכתר נקרא ארך אנפין והוא bemerkt wird: Hîc igitur idem occurrit vocabulum עולם הראשון, quo supra illum Ulomum a Mocho insignitum esse vidimus.

<sup>1)</sup> In diesem Sinne steht auch der Plural. So hat Targ. meist לעלמרן neben למלמי עלמי, לעלמא u. dgl. für das nicht verstandene למלמי der Psalmen und der Tefilla Habakuks c. 3, welches die jüd. Tradition fast einstimmig als Ausdruck der Ewigkeit fasst. Wollte man dieses ohne Zweifel musikalische Zeichen, welches auf nachdrucksvolle Worte zu folgen pflegt, mit dem Context in Verbindung bringen, so empfahl sich am ehesten, ihm einen ähnlichen Sinn beizulegen wie den feierlich abschliessenden Ausdrücken לנצח לכולם u. s. w. Kimchi (nach Erubin 104 a) gibt an: רכן בדברי ר"זל תנא דבי אלעזר בן יעקב כל מקום שנאמר נצת סלה ועד אין לו הפסק לעולם סלה Diese an den meisten Stellen annehmbare Deutung von סלה schien sich an einigen (z. B. 61, 5. 89, 38) auch durch den Parallelismus zu bestätigen, weshalb man desto leichter über die Unmöglichkeit derselben an andern Orten (z. B. 68, 8. Hab. 3, 3) hinweg sah. Die Aufnahme des Wortes in den Versbereich der Accentuation geht von dieser Auffassungsweise aus, möglicherweise auch die Vocalisation desselben, auf welche כצה eingewirkt zu haben scheint. Gegen den temporalen Sinn des nob erklärt sich nach Ibn Ezra's Vorgang auch Bedarschi (S. 202). Lostrennung des Wortes als eines musikalischen Zeichens vom Texte fordert richtig schon Kimchi. Vgl. die "Erklärung des Sela" in Sommers Biblischen Abhandlungen I,S. 1 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Berachoth IX, 5: כל הותמי ברכות שהיו במקדש היו אומרים מקדש בלם בלכות שהיו אומרים מעקלקלו המינים ואמרו אין עולם אלא אחד התקינו שיהיו אומרים מן העולם ועד עולם

<sup>3)</sup> S. Bar-Bahlûl in Bernsteins Glossar zu Kirsch, Chrestom. Syr.

<sup>4)</sup> Nicht anders in unserm Sprachgebrauch "weltlich", obwohl auch

mittelalterliche saecularis Gegensatz zu kirchlich. Damit ganz parallel sind die Bedeutungen im Aethiopischen.

Im Arabischen geht diesem Worte die Bed. Ewigkeit, endlose Zeit ab, dagegen findet sich عُلْم (selten عَالَم) in der Bed. Welt, d.i. Inbegriff aller geschaffenen körperlichen und seelischen Substanzen, wozu auch Menschen, Engel und Dämonen gehören. Gott heisst häufig رَبُّ العَالَمِين. Dieser Plural ist nicht im Sinne einer Mehrheit von Welten zu fassen, welcher Begriff den Arabern ungeläufiger ist, indem sie meist nur eine Zweiheit von Welten unterscheiden. Vielmehr erklärt er sich nach ihrer eigenen Aussage aus der Vielheit der unter dem Begriff "Welt" befassten Gattungen, unter welchen die lebendigen vernünftigen Wesen hervorragen, weshalb in dieser Verbindung der pluralis sanus angewendet wird2). Demnach ist العالمون s. v. a. العالميتون, die Weltbewohner, besonders die Menschen. Auch der Sing. عَالَمْ steht wo nicht geradezu für Mensch<sup>3</sup>), so doch häufig wie hellenistisch κόσμος (z. B. Joh. 12, 19) collektiv für Menschen<sup>4</sup>), als welche für das Individuum gewissermaassen die Aussenwelt repräsentiren. Die selbe Metonymie findet sich oft genug auch in andern Sprachen: man denke an sansc. lôka; französ. monde, aber auch an syr.

wir von einer künftigen, ewigen Welt reden. Umgekehrt bedeutet τίξας (als Synonym von τίξας) aeternus, desgleichen auch das griechische αἰώνιος, welches im Unterschiede von ἀίδιος besonders auf die Zukunft geht: zum αὶὼν μέλλων gehörig; aber man sagt auch πρὸ χρόνων αἰωνίων, vor undenklich langen Zeiten. Vgl. Wahl, Clavis N. T. Tittmann, Lexicon Synon. N. T. Π, VIII.

<sup>1)</sup> Es ist die bei ächt arabischen Ww. seltene Form فَعَنَّمُ wie مُعَادِّمُ whebr. שَابُلُم (Wright I. p. 175.).

<sup>2)</sup> Für den plur. fr. عَوْالِمِ s. Ali's 100 Sprüche Ausg. v. Fleischer S. 93 f.; De Sacy, Nouveau Journ. Asiat. Tome IV, p. 161 s.

<sup>3)</sup> Auch die moslemisch-jüdische Philosophie fasst den Menschen als Mikrokosmus ולשות, ועסיל, עולם קטן, (s. Maimuni More Nebuchim I, 72) im Gegensatz zum Makrokosmus (ולשות, ועלארן).

<sup>4)</sup> Ebenso ist خُلُق, "Kreatur" oft collektiv: Menschen, Leute.

und das im babyl. Targ. gewöhnliche כל עלבא = alle Welt, d. h. alle Leute, wofür das jerus. Targ. כל עבא

Wie durch Absehen von dem Endlichen, Begränzten kann man aber auch durch Vergrösserung, beziehungsweise Verlängerung oder Steigerung desselben zum Unendlichen gelangen. Dieser Weg (die via eminentiae der Dogmatiker), welchen die semitischen Sprachen vorzugsweise eingeschlagen haben, um für die unendliche Zeit einen möglichst entsprechenden Ausdruck zu gewinnen, musste sich leicht darbieten bei der gewöhnlichen Art, wie man die Zeit auffasste. Ist sie nämlich ein Etwas, was sich bewegt, was sich hinzieht und ausdehnt, was braucht es da mehr, als dass man dieser Bewegung, dieser Ausdehnung freien Lauf gewährt, um das Unendliche zu erreichen. Jede Linie, die man unausgesetzt sich verlängern lässt, erweckt ja die Vorstellung des Unendlichen, jede unermüdliche Bewegung in einer bestimmten Richtung beschreibt eine solche Linie. Statt also vom Sichtbaren, Gegenwärtigen auf ein unsichtbar fern Liegendes zu verweisen, braucht man nur diese stets gegenwärtige Zeitbewegung nicht rasten zu lassen, so gelangt man, wenn auch langsamer, doch eben so sicher in die unendlichen Fernen. Genau besehen freilich ist der eben gezeichnete Weg kein wesentlich anderer als die via negationis, bei welcher ja nicht das Endliche selber sondern nur dessen Gränzen verneint werden, seine Ausdehnung oder Gradation über diese Gränzen hinaus aber vorausgesetzt wird. Bei der Benennungsart dagegen, zu welcher wir jetzt übergegangen sind, wird die Ausdehnung erzeugende Bewegung in's Auge gefasst und dabei die beständige Negation ihrer Gränzen vorausgesetzt. So deuten diese beiden Arten von Bezeichnungen im Grunde auf den selben Prozess, welcher vom Endlichen zum Unendlichen führt: sie theilen sich nur in zwei verschiedene dazu gehörige Funktionen, und die an zweiter Stelle aufgeführte bildet das positive Complement zur ersten.

Das Wort, welches im Hebräischen in grösster Einfachheit dieses zweite Verfahren abbildet, ist 75, welches wie früher be-

merkt, von אכר transiit abzuleiten ist¹). Böttcher findet in der Wurzel א als Grundbegriff etwas in seiner Bewegung oder Haltung straff und steif Fortgehendes. Dazu passt nicht übel die einzige im Hebr. dahin gehörige Stelle Iob 28, 8, wo es vom Löwen gesagt ist, der über einsame Steige dahinschreitet. Temporal bedeutet dann של das Fortgehen als die Fortdauer entweder zu einem bestimmten Ziele, daher die Bed. "bis"2); oder aber in's Unbegränzte<sup>3</sup>). In letzterer, bloss dem Hebräischen eigenthümlichen Weise ist  $\exists y = perpetuitas^4$ ): das zeitlich stracks Fortlaufende, in gerader Linie Fortgehende<sup>5</sup>), also die ununterbrochene Fortdauer. Auffällig ist hier allerdings, wie dieses לדה, eig. über etwas hingehen, vorbeigehen, daher geradezu vergehen, aufhören 6), zur ganz entgegengesetzten Bedeutung des beständigen Dauerns gekommen ist; es ist dies aber möglich dank der Vieldeutigkeit des physischen Grundbegriffs der Bewegung, und wir haben hier somit wieder ein Beispiel des oben (S. 5 f.) besprochenen Hervorgehens konträrer Begriffe aus Einer Vorstellung. Auch das arab. 🕉 vorüber-, vorbeigehen, weitergehen bekommt in Form X

<sup>1)</sup> Der Form nach ist es auf die Wurzelbuchstaben reducirt wie בַּל (Nichtsein) von שַׁלָהָ von שָׁל, הָשֶּלָה von שָׁל, עַּלָה (Ewald § 146 d).

<sup>2)</sup> In der Form עַני (wie בַּ u. dgl.) oder בֶּבֶּי, welches nicht Plural der Ausdehnung wie מַּרְהַהֵּי ,אַרְבֵּי sondern die constructivisch abgewandelte Grundform שָׁבֵי (wie שָׁבִי von ist, vgl. Ew. § 217 e und Bickell, Grundriss der hebr. Gramm. § 144.

<sup>&</sup>quot; 3) Treffend bemerkt Bedarschi: ער הנמצא כחוב בספר ענינו הכלית לעד הנמצא כחוב בספר ענינו הכלית לעד הופפ immer eine Vollendung, eine Durchführung bis an's Ziel. Dieses Ziel nun (welches lokal, temporal oder graduell sein kanu) lasse sich auch als absolutes denken, z. B. לַעֵּד sei s. v. a. עד תכלית כל זמן וסוף היות כל נברא

<sup>4)</sup> Perpetuitas von perpetuus, von per — petere, welches logisch das Frequentativ von ire. S. Döderlein Synon. I, 1 ff.; III, 304 vgl. 180.

<sup>5)</sup> Von ähnlicher sinnlicher Vorstellung geht das äthiop. HA4: (zalf) perpetuitas aus, denn die Grundbedeutung von HAA: ist: dahin-fliessen, — gleiten, — eilen; daher heisst es dann: fortdauern. S. Dillmann, Lexicon Linguae Aethiop. p. 1035.

<sup>6)</sup> S. die Stellen im chald. Theil des B. Daniel 7, 14. 6, 9. 13.

die Bedeutung des Fortwährens, Beharrens; مُسْتَعِبُّ ٱلْوَجُودِ ist ein Beiname Gottes von Seiten der absoluten Stetigkeit seiner Existenz. Freilich ist das Moment der Unendlichkeit, welches dem Worte seinem Gebrauche nach eignet, in seinem Etymon nicht deutlich ausgesprochen. Es liegt aber eben darin, dass dem Fortlauf in der Zeit keine Beschränkung gesetzt wird. Das Wort bezeichnet einen progressus in indefinitum in dem Werthe des processus in infinitum.

So besteht denn sachlich kein wesentlicher Unterschied zwischen den Ausdrücken לִעוֹלֶם und לַעַר ) oder עַד־עֹלֶם und אַד־עַלֶּם und צַד־עַלֶּם; beide Nomina ער u. ערלם gehen auch auf die rückwärts geschaute Zeit: עולם (Iob 20, 4) בעילם der dunkle Abgrund, der die Zeit verschlingt, so ist של der gerade Weg, der dahin führt. Nur muss bemerkt werden, dass עד die ungewöhnlichere, nur der gewählteren Sprache angehörige Bezeichnung für die unendliche Zeit ist, weshalb es zwar poetisch-hyperbolisch (Gen. 49, 26. Hab. 3, 5), aber nicht in so vulgärer Weise gebraucht wird wie עולם. Meistens übrigens steht es neben עולם, zumal in Doxologien und dergl., nicht um zu dem Begriffe desselben etwas hinzuzufügen, sondern um denselben durch eine zweite Bezeichnung desto mehr hervorzuheben. Die ständige Verbindungsweise ist dabei die, dass der gewöhnlichere Ausdruck voransteht: לערלם נער; an einigen Stellen (Ps. 111, 8. 148, 2) findet sich לער לעולם. Die pleonastische Zwiefältigkeit beim Ausdrücken eines Begriffes ist ja auch sonst dem Hebräischen nicht fremd; aber nirgends erklärt sie sich leichter als in dem vorliegeuden Falle, wo es galt einen Begriff sprachlich wiederzugeben, neben welchem auch das prägnanteste Wort in seiner Kürze viel zu armselig erscheinen musste. Im Gefühle, dass die erste Bezeichnung lange nicht ge-

<sup>1)</sup> Ewald § 243 c.

<sup>2)</sup> Derselbe § 266 a.

<sup>3)</sup> Ueber die Pausalform بيت s. Geiger, Urschrift und Uebersetzungen der Bibel S. 487 f.

nüge, fügte man eine neue hinzu<sup>1</sup>), obwohl man sich des spezifischen Unterschiedes beider, kraft dessen sie sich gegenseitig ergänzen, kaum mehr deutlich bewusst war.

Wir müssen hier auch des arab. أَبَنُّ, endlose Zeit, perpetuitas gedenken, welches darum für uns merkwürdig ist, weil es die sinnlichen Grundbedeutungen von ערלם und פשי gewissermaassen in sich vereinigt, indem die (zeitliche) Bewegung bis in's Unsichtbare hinaus darin liegt. Die Wurzel & bed. eig. Trennung, wie das arab. لَا بُدَّ مِن "es ist kein Abkommen von . . ." und das hebr. zeigen²). Varianten dieses Grundbegriffs sind إَبَدَةَ ,بَدَا ,بَدَأَ und auch آبكة; dieses heisst von Thieren: wild, scheu sein, eig. sich isoliren, absondern. Daher hebr. אַבֶּד und syr. בּוֹן stärker: zu Grunde gehn 3) (vielleicht aus der Hirtensprache genommen, s. Ps. 119, 176 אַברוֹן; (שַוֹה אֹבֵר Abgrund als Ort des Verschwindens und der Vernichtung. Ebenfalls an den Grundbegriff der scheuen Absonderung lehnt sich das äthiop. Anr: ('abda) irrsinnig, wahnsinnig sein. Sonach wird 👸 die Zeit sein, welche, wenn der menschliche Blick sie fixiren will, in unendliche Fernen sich flüchtet, so lange sich fortbewegt, bis sie im Dunkel der entlegensten Zukunft verschwindet, die im Unendlichen sich verlierende Zeit. In der That hat im Koran לול die Bed. Ewigkeit wie עולם in der Bibel. So stark ist wenigstens der Begriff meistens dann, wenn Reine Negation voraufgeht. Es wird so gebraucht von der

Aehnlich spricht sich Pappenheim darüber aus: ובעבור זה הכפיל
 בעל המאמר את הכנויים לפעמים להוראת ההפלגה כמשפט הלשון כדי שלא יחשב המאמר
 כמקצר בהפלגה והכפיל הכנויים להפלגת הרבר יותר ויותר וזה ענין אמרו לעולם ועד וי"ו
 יער וי"ו החבור ומלח עד כנוי מוכרת להגבלת בלי הגבל ויהיה כנוי עולם הפלגה אחת וכנוי
 עד הפלגה שנית

<sup>2)</sup> Siehe über diesen Stamm Ethé a. a. O. II, 70 ff. vgl. Wünsche, Hosea S. 601.

<sup>3)</sup> Diese Bed. geht ähnlich aus dem St. 570 "sich längs hinziehn", daher "verloren gehn" "zu Grunde gehn", hervor. S. Delitzsch, Comm. zu Jesaja S. 677.

Dauer der Paradiesesfreuden und der Höllenstrafen. Diese währen eine Negation, so ent- أَبَدًا = ewiglich. Steht hingegen vor spricht es dem lat. unquam; nur dass es stets auf künftige Zeiträume sich bezieht. Dieses القرائة — القرائة wewiglich nicht" hat aber oft die Eigenschaft, dass der Begriff der Negation den Zeitbegriff überwiegt1), besonders bei Verboten, Drohungen u. dergl., wo es gesetzt wird, wenn etwas auf keinen Fall, unter keinen Umständen geschehen soll, wie ja auch das deutsche nimmermehr, das franz. jamais (aus jam magis) ähnlichen Sinn haben können. Im Vulgärarabischen ist endlich das لا ابده zu einfacher Bezeichnung einer starken Negation herabgesunken. Die II. Form اُبَّکَ hat nach der angegebenen Grundbed. und der daraus erwachsenen temporalen einerseits den Sinn flüchtig machen, anderseits: beständig, immerwährend machen, so dass مُحَكَّلُ s. v. a. مُحَكَّلُ . Wir haben also einen ähnlichen Gegensatz der Bedeutungen innerhalb desselben Wortes wie bei עדה Im Uebrigen ergänzt dieses לَبُكُ, welches von der unabsehbaren endlosen Zukunft gesagt wird, das schon genannte J,, welches Ewigkeit a parte ante oder Anfangslosigkeit bedeutet, eig. was unendlich weit geht, nämlich dem Sprachgebrauch nach: rückwärts in die Vergangenheit.

Kehren wir zurück zu der einfachsten Bedeutung von תַּד, welche keine andere ist als die der Zeitbewegung, die beliebig fortgesetzt aber auch von jeder Schranke entfesselt werden kann, so enthält dieselbe an sich nicht den Begriff der Grösse; wohl aber geht dieser leicht daraus hervor, indem die Bewegung, welche dabei in Betracht kommt, eine mehr oder weniger lange Linie beschreibt²). Deutlich ausgesprochen ist hingegen dieser Begriff

<sup>1)</sup> Umgekehrt gewinnt das ebenfalls meist in negativen Sätzen stehende äthiop. **10-Ln:** (gemūrā), welches eigentlich nur die Vollständigkeit der Bejahung, beziehungsweise Verneinung ausdrückt, ganz temporalen Sinn. S. Dillmann, Grammatik der äthiop. Sprache S. 304.

<sup>2)</sup> Darum sind mit den der räuml. Bewegung entstammenden Zeit-

einer (zunächst räumlichen) Quantität, die sich durch Bewegung erzeugt und vermehrt, in Wörtern wie אָרַתן, הַמְלֵּד, welche mit zu den Bezeichnungen der endlosen Zeit gehören, nicht ohne jedoch eine besondere Nüance dieser Vorstellung zu geben. Das Stammwort von בולד ist nämlich מולד dehnen, aus dehnen, Wurzel הַבְּיד ist nämlich מולד מוד ausstrecken mit seinen Derivaten בוד Maass und מוד ausstrecken mit seinen Derivaten בוד מודים מודד מודים מודד mit ferner בותה verwandt woher בָּבֶר wann, מָבֶר Recke (dann wie überh. Mann), erhärtet מָם u. s. w. Aus dem Arab. ist zu ver-مَنْعَ ,مَنَى , woher مُدَّ spatium loci et temporis; مَدَّى, مَكَى woher مَثَاعٌ Lebensunterhalt, eig. Lebensverlängerung, مَثَاعٌ sich starr hinstrecken = sterben; auch - ioben, eig. weit machen u. s. f. Demnach ist קביר zeitliche Ausdehnung, Verlängerung, ein Begriff, der ebenso wie der von כד einer Erhebung in's Unendliche fähig ist, aber sich von dem letztern dadurch unterscheidet, dass er von der Vorstellung der zeitlichen Dauer als einer zusammenhangenden Grösse ausgeht, weshalb es denn dabei mehr auf die Continuität als auf die Extension abgesehen ist. bezeichnet nicht sowohl die Ausdehnung in fernste Zeiten, als vielmehr den stetigen unverletzten Zusammenhang in der Zeit. Deshalb ist dieses Wort besonders im Gebiete des Kultus zu Hause, wo es ja Symbole gibt, zu deren Charakter die Beständigkeit, das unausgesetzte Dasein gehört. So die Schaubrode, welche "fortwährend" aufliegen (Ex. 25, 30. Num. 4, 7), die Lampen, welche "beständig" brennen sollen (Ex. 27, 20 u. a.), das Feuer auf dem Altar, welches nicht ausgehen darf<sup>2</sup>), das Tragen von Kleidungs-

benennungen die an die räuml. Ausdehnung sich anlehnenden nahe verwandt, welche letztere in andern Sprachen sehr häufig (vgl. arab. مُنَّة), im Hebr. wenigstens durch אירון, תמרד vertreten sind.

<sup>1)</sup> Nach Ewald § 104 c aus דים und dem Urdeutewort ta (tahi) zusammengesetzt, s. aber Fleischer in den Ergänzungsblättern der Allgemeinen Hallischen Literatur-Zeitung, Febr. 1847 Nr. 16 Col. 126.

<sup>2)</sup> Lev. 6, 6 אָט חִכְּב על־דַמִּוֹבְת לֹא חִכְבָּת Vgl. Cicero Cat. IV, 9: "illum ignem Vestae perpetuum ac sempiternum".

stücken, welches dazu angethan ist, etwas "fort und fort" in's Gedächtniss zu rufen (vgl. Ex. 28, 29 f. 38 mit Prov. 6, 21). Desgleichen gibt es Opfer, welche im Gegensatz zu anderen beständige sind, d. h. solche, welche nie ausfallen dürfen, also tägliche. Daher bez. עולהו אולים, שולים עולהו עולהו עולהו עולהו עולהו עולהו שלים עולהו עולהו

Auch ausserhalb des eigentlichen Kultus will הביד besagen, dass eine Thätigkeit oder Erscheinung (letzteres z. B. Num. 9, 16) ununterbrochen fortdauert oder fortdauern soll. Daher dient es besonders zur Kennzeichnung einer beständig sich wiederholenden Handlung (2 Reg. 4, 9) oder einer Thätigkeit, welcher jemand beständig, d. h. ausschliesslich obliegen soll (1 Chr. 16, 37 u. a.), oder des unaufhörlichen Gedenkens an eine Sache (Jes. 49, 16 u. häufig). Ueberall aber liegt der Nachdruck nicht darauf, dass etwas recht lange, sondern dass es ohne Unterlass, continuirlich geschieht. Es ist daher kaum nöthig, den Unterschied des Wortes von ערלם und ער hervorzuheben. Denn obwohl es an diese mit seiner Bedeutung streifen kann¹), fehlt ihm doch der ausgesprochene oder nothwendig anzunehmende Charakter der Unend-Es darf auch auf ganz kurze Zeiträume angewendet werden, sobald etwas innerhalb derselben unausgesetzt fortdauert. Vgl. Jes. 21, 8: der Wächter steht "unablässig", d. h. Tag und

¹) Vgl. z. B. Ezech. 38, 8 לְחָרְבָּה הְמִיר mit dem oben angeführten הרבות עולם.

Nacht auf der Warte; und auch bei Ausdehnung auf weitere Zeiträume geht מביד auf das Stetige, wobei kein Augenblick ausgesetzt werden darf, und wechselt daher mit בכל־עת Prov. 5, 19: immerdar, jederzeit; LXX gibt es zuweilen passend durch διὰ παντός oder ἐνδελεχῶς. Eben deshalb kann es auch ergänzend neben בללב stehen (Lev. 24, 3. 8), welches nur auf die weite Entfernung zielt. Anderseits kommt es nicht selten vor, wo עולם unmöglich wäre, nämlich wo die Gränze der betreffenden Zeitdauer bestimmt angegeben wird, wenn nur während derselben etwas ununterbrochen stattfindet. So z. B. 2 Reg. 25, 29 = Jer. 52, 33, wo dem מליבו חברות das beigesetzte בל יבוי הייון Schranken gesetzt werden.

Das von מביד Gesagte gilt zum Theil auch von אָרַחָּר, welches ebenfalls von einer zunächst räumliche Ausdehnung bewirkenden Thätigkeit seinen Ursprung genommen hat. איתן als Elativ 1) mit א prostheticum gebildet wie אָכוַר und אָכוַר, kommt von יָתַן Wurzel תן, welche auch zu den Stämmen הַנָּה und mit Vorsatz zu מָבֶּי (מַנָּה , שָׁנָה und mit Vorsatz zu תַּרָ erwachsen ist; vgl. אֶחְלָן der hingereichte Preis, תַּכָּין das langgestreckte (Thier) u. s. w. Ableitungen dieser Wurzel finden sich auch im Arabischen und Aethiopischen. Also bedeutet وَتَن = بِاللهِ eig. sich strecken, daher anhalten, dauern; אֶרֶהָן demgemäss was in der Zeit sich weit hinstreckt, d. h. im Laufe der Zeit sich gleich bleibt. Insonderheit wird אֵלָהָב (Gegentheil אַלָּדָב Jer. 15, 18) wie von den Wassern gesagt, welche nicht bloss zu gewissen Zeiten, sondern "immerwährend" fliessen, wie das latein. jugis (von jungo) und perennis vorzugsweise diesen Begriff ausdrücken3). (Deut. 21, 4 u. ö.) ist ein Bach, dessen Existenz nicht von Witterung und Jahreszeit abhängig ist. Vgl. auch Ex. 14, 27: das Wasser kehrte zurück לַאֵּרְתָנוֹ zu seiner Beständigkeit d. h. es

<sup>1)</sup> Böttcher § 548 nennt diese Bildung "Augmentativ".

<sup>2)</sup> Demnach ist بِيَّا eig. porrigere, hinstrecken, reichen, wie dies auch der Ursinn von تُوَكِّلُ und أُعْظَى.

<sup>3)</sup> Vgl. auch das griech. ἀέναος (aus ἀεί-νάω) immer fliessend, daher ewig (LXX für שולם).

nahm wieder den Raum ein, den es beständig innezuhaben pflegte. Offenbar kommt es auch hier nicht bloss auf die Ausdehnung, sondern wie bei חבר vor Allem auf die Beständigkeit in der-Zeit an. Dies zeigt sich auch in der qualitativen Färbung, welche חסכי noch leichter annimmt als חביד. Was sich in der Zeit nicht verändert, ist seiner Natur nach dauerhaft, stark, fest. אחנים heissen (Micha 6, 2) die Fundamente der Erde, aber auch die Menschen, welche im Lauf der Zeit sich in ihrer Macht zu behaupten gewusst haben (Iob 12, 19 δυνάστας LXX). איתן ist Bezeichnung des Soliden, dessen Eigenschaft in der Zeit sich gleich bleibt (so auch Gen. 49, 24), gehört übrigens abgesehen von der ganz gewöhnlichen Beziehung auf das Wasser<sup>1</sup>) der gehobenen Sprache an. Von dem viel gewöhnlicheren מבייד unterscheidet es sich aber nicht bloss dadurch, sondern auch durch seine ganze Gebrauchsweise. Schon die Wurzel tan (vgl. τάνυμαι, τείνω, τιταίνω) ist stärkeren Sinnes als mad. Daher ist die Bed. von יהוא ungleich extensiver.2) Es bezeichnet auch nicht wie מבייר eine unablässige Thätigkeit (assiduitas), sondern einen dauerhaften Zustand oder Bestand. Und da bei letzterem Begriff weit mehr auf die Länge der Zeit ankommt als bei ersterem, so steht איתן den Bezeichnungen der endlosen Zeit um vieles näher. Man denke auch an den schon erwähnten Gottesnamen בעל איתן (Βελιτάν Strabo), welcher unter den ausserisraelitischen Gottesnamen dem אָדָהָיה am nächsten kommen dürfte, denn dieser drückt ebenfalls das Sichgleichbleiben (die Wesensgleichheit) bei unterschiedener Zeit aus. Im Phönizischen ist ליתן geradezu s. v. a. ברי איתן הוא 3). Bei Jeremia 5, 15 ist גרי איתן הוא gewiss nicht sehr verschieden von גדי מִעֹלֶם הוא; aber daraus, dass dieses steigernd

<sup>1)</sup> Daraus ist wohl auch der alte Name des Monats Tischri 1 Reg. 8, 2 hervorgegangem

<sup>2)</sup> S. auch die Stelle Prov. 13, 15, wo es vom Wege aussagt, dass er endlos sich hinziehe. Vgl. Böttcher *Collectanea Hebr.* p. 135.

<sup>3)</sup> Vgl. Delitzsch, Comm. zu den Psalmen S. 543.

hinzugefügt wird, ergibt sich schon die Unterschiedenheit beider. Das erstere bezeichnet das Volk als ein solches, welches in der Geschichte beständig als Macht aufgetreten ist. Das letztere besagt von ihm, dass seine Ursprünge bis in die Urzeit hinaufreichen, ihm also an Adel keines gleichkommt<sup>1</sup>).

Wie bei den letztgenannten Wörtern ein Umschlagen der Quantität in die Qualität sich bemerkhar macht, indem darin mittelst des in der Zeit sich Dehnenden, Dauernden die Beständigkeit und Festigkeit ausgedrückt wird, so kann nun auch das Umgekehrte stattfinden. Wir hatten diesen Fall bereits beim arab. welches eig. festgewurzelt sein, dann ewig dauern bedeutet; wir haben ihn auch in dem hebr. נְאָבֵין von dem bekannten Stamm eig: stützen, gründen, fest machen, daher Part. Niph. fest gegründet, zuverlässig; aber auch: immerwährend, ewig. Es wird ähnlich wie איתן vom Wasser gesagt, das nicht versiegt (Jes. 33, 16; vgl. Jer. 15, 18), sogar von Krankheiten, die nicht nachlassen (Deut. 28. 59; vgl. איתן Ioh 30, 19), von ewig geltenden Verheissungen, ewigem Bündniss parall. עולם Jes. 55, 3. Ps. 89, 24. Ebenso findet sich die zeitliche Bed. im Syrischen: verharrend, immerwährend; davon das Nomen أَصِعَدُهُ لَوُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللّ petuitas, das Adverbium إكناه perpetuo.

Weit bemerkenswerther aber ist der Uebergang von der Qualität zur Quantität oder, wie wir uns deutlicher ausdrücken wollen, von der qualitativen Intensität zur quantitativen Extensität in der dritten Hauptbezeichnung, welche die hebr. Sprache für den Begriff der endlosen Zeit aufzuweisen hat, in dem Nomen المنافي oder المنافية ), hervorgegangen aus einem im Kal ungebräuchlichen المنافية mit der Grundbed. leuchten, strahlen, welche der Wurzel عنافية serenus fuit, vielleicht auch das Subst.

י) Vgl. Num. 24, 20 wo 'Amalek ראשית גוום genannt wird.

<sup>2)</sup> Vgl. Böttcher § 492 γ.

woher manche Bezeichnungen der hellen Tageszeiten, ضَحًا رضَّع u. s. w. Stellen wir mit diesem sinnlichen Begriffe, وَضَحَمَ den der unendlichen Zeit zusammen, so erinnern wir uns, dass man vom Endlichen zum Unendlichen viå eminentiae nicht bloss durch unaufhörliche Extension, sondern auch durch unausgesetzte Steigerung des Intensiven, z. B. des Lichtes, gelangen kann 1). Der Uebergang vom unendlich hellen Lichte zur unendlich langen Zeit wäre jedoch mit der Natürlichkeit, welche in der sprachlichen Entwickelung herrscht, kaum in Einklang zu bringen, wenn hier nicht ein Mittelbegriff dazwischen träte, welchen die Sprache selbst uns darbietet. In den semitischen wie in andern Sprachen wird das intensiv und expansiv starke Licht vielfach verwerthet zum Ausdruck von Ueberlegenheit aller Art, von Vorzügen, Glück, Siegu. a.<sup>2</sup>). Abgesehen von dem noch immer nicht ganz aufgeklärten, der levitischen Sprache angehörigen בְּלֵבֶה, bedeuten in der That das chald. וְצַה und das syr. יַב mit ihren Derivaten: übertreffen, überwinden, siegen. Auch das hebr. מַצַה selber hat die Bed. des Herrlichsten, Vorzüglichsten, Mächtigsten, Edelsten, der excellentia, so 1 Sam. 15, 29, wo Gott selber לַצַח ישראל die "Majestät" Israels genannt wird (vgl. 1 Chr. 29, 11), und Thren. 3, 18; an beiden نصع Stellen ist nicht fiducia zu übersetzen, welche an das arab. sich lehnende Bedeutung überhaupt im Hebr. nicht nachweisbar<sup>3</sup>), weshalb es auch nicht rathsam erscheint, die Bed. Ewigkeit auf diesen ethischen Begriff der Zuverlässigkeit eig. aber Aufrichtigkeit zu bauen 4). Auch Jes. 63, 3. 6 kann poetisch das Blut als der edle Lebenssaft<sup>5</sup>) so genannt sein, wenn nicht hier die Ab-

<sup>1)</sup> S. darüber Leibnitz a. a. O. p. 244.

<sup>2)</sup> So in dem arah. ﴿ in der Bed. überglänzen, überstrahlen, d. h. übertreffen, die Oberhand gewinnen, u. dem pers. ;;,, s. Ethé a. a. O. S. 28.

<sup>3)</sup> Delitzsch. Comm. zu Habak. S. 7.

<sup>4)</sup> Gesen. (Thesaur. p. 905): a fide cui inniti aliquid potest.

<sup>5)</sup> Aehnlich die jüd. Erklärer Abulwalid: اراد دمهم لان به تكون القرة כלומר רמם שהוא הכת והחיים :Kimchi والحيات

leitung von der Bed. spargere (s. id. v. id. i. s. w.) nach Schultens' Vorgang zu bevorzugen ist. Wenn nun das Wort, auf die Zeit übertragen, diese in ihrer höchsten Potenz bezeichnet, so heisst sie offenbar so als die überragende, überdauernde, an Dauer übertreffende. Wesentlich so fasst es auch die jüdische Ueberlieferung, indem sie dem Worte als eigentliche Bed. die der Kraft zuschreibt, welche beständige Dauer verleihe¹). Nur ist festzuhalten, dass dem Worte eine komparative, beziehungsweise superlative Tendenz (ide) eigen ist, wodurch es sich z. B. vor in auszeichnet, und noch mehr geschickt wird, eine unendliche, alles Endliche in den Schatten stellende Grösse auszudrücken. Das häufige in den Schatten stellende Grösse auszudrücken.

Vergleichen wir nun עולם. Merkwürdiger Weise stehen sich, falls unsere Ableitungen richtig sind, die Wurzelbedd. der beiden Synonyma diametral gegenüber, die eine: verhüllt, dunkel sein: die andre, strahlend hell sein; und doch haben die beiden Wortstämme Namen der endlosen Zeit geliefert, ohne ihren Charakter zu sehr zu verleugnen. עולם nämlich gelangte unschwer, wie wir sahen, dazu, eine Zeit zu bedeuten, welche so extensiv ist, dass ihre Gränzen verschwinden, ein Ende von ihr sich nicht absehen lässt; אולם heisst eine Dauer, welche etwas so Intensives hat 3), dass an ihr Aufhören oder Verschwinden gar nicht zu denken ist. Im Unterschiede von

י) Kimchi bemerkt zu der Fem.-Form נְצַחָ Jer. 8, 5: חזקת תדתר נצחת נצחת שלא יפרדו ממנה כי חדבר החזק הוא מותמד, und Bedarschi zu נָצַח (Jer. 15, 18): ר״ל קים בלי תכלח ונצח ענינו קיום וחזק

<sup>2)</sup> Dafür steht das einfache (accusativ.) אַנַי mit gleichem Rechte wie bisweilen לְּנֵים לֹם לֹם לֹם לֹם לֹם.

<sup>3)</sup> Wie bei den Benennungen der endlichen Zeit, so hat offenbar auch hier der Zeitinhalt wesentlichen Antheil an der Bildung der Zeitvorstellung und Zeitbenamung. Der Zeitinhalt ist das Verborgene, das sich unserm Blicke entzieht, wie das gewaltig sich Ausbreitende, in dessen Eigenschaft es liegt, ewig zu dauern.

durchaus positiven Begriff. Diese beiden drücken übereinstimmend eine Zeit aus, welche in weiteste Ferne (bes. der Zukunft) hinausgeht; הצו ist aber insofern stärker, als es, statt mit dem blossen Ablauf der Zeit sich zu begnügen, diesen als eine Steigerung bezeichnet. Nicht die reine unausgesetzte Bewegung wie bei sondern die fortwährende Gradation wird hier zur Darstellung der Unendlichkeit aufgeboten. Sachlich kommen die drei Wörter schliesslich auf Eins hinaus: עולם ist die Zeit, deren Gränzen nicht wahrnehmbar oder nicht vorhanden; 📆 die Zeit, welche bis zu den äussersten denkbaren Gränzen fortgeht; id die Zeit, welche alle Gränzen übersteigt<sup>1</sup>). Alle drei aber nehmen die ganze Tragweite menschlicher Vorstellungskraft in Anspruch, ohne davon erschöpft zu werden, gehen somit auf das Unendliche. Im Sprachgebrauch dürfte denn auch ein wesentlicher Unterschied zwischen TYD und den beiden andern Wörtern schwer nachzuweisen sein; nur ist zu bemerken, dass וצה nicht auf die Vergangenheit angewendet wird, was seiner Grundvorstellung ferner liegt als der von עולם, und dass es wie עד nur selten in schlichter Prosa vorkommt²) (so 2 Sam. 2, 26). Auch von diesem Wort findet sich der Plural in der Zusammensetzung לנצה נצהים Jes. 34, 10. Wie bei den ähnlichen Zusammenstellungen ערלביר עד u. s. w. (vgl. in saecula saeculorum) ist hier der Sinn die Steigerung oder Ueberbietung der längsten Dauer durch das, was sie ebensoweit übertrifft, wie sie

<sup>1)</sup> Man vergleiche bes. zur letztern Vorstellung das targum. ὑτος, welches mehrmals für κάπειρον steht und von Musafia in seinen Zusätzen zum Aruch ansprechend εἰς ἄπειρον (von πέρα, πέρας) erklärt wird. S. auch Trendelenburg a. a. O. I S. 168 f.: "die Unendlichkeit ist nichts anderes als die über ihr jeweiliges Produkt hinausgehende Bewegung."

<sup>2)</sup> Wesentlich darauf ist für die bibl. Literatur zu beschränken, was Bedarschi zur Unterscheidung von שולם מחד מחדל לפי ענינו angibt: מבול לפי ענינו בול לפי ענינו מחד שוחד שוחד מחדל מחדר היישוב ומה שעחדי מכלה עולם כי עולם נקרא הרישוב אבל נצח נקרא את מה שאחר היישוב ומה שעחדי. Weil להרוח sehr oft im gewöhnlichen Leben und bürgerlichen Verkehr gebraucht wird, geht es natürlich häufiger auf Dinge, welche mit dem Tode des Menschen oder dem Ende der Welt zweifelsohne ein Ende nehmen, als das vom Sprachgebrauch weit sparsamer verwendete אנצה בדול בווער ביינו של מוד של מוד ביינו ביינו ביינו ביינו של מוד ביינו של מוד ביינו ביי

selber alle kürzere oder endliche Zeit überragt¹). Aber auch bei diesem השם ist klar, dass eine wirkliche Steigerung nicht möglich, da schon der einfache Sing. eine Gradation des Zeitbegriffs ausdrückt, deren Erhöhung ins Unendliche wo nicht formell ausgesprochen ist, so doch virtuell darin liegt und actuell dabei bezweckt wird.

Legen wir uns zurückblickend noch die Frage vor, wie im Allgemeinen die Bezeichnungen der unbegränzten Zeit im Hebräischen und den verwandten Sprachen zu Stande gekommen seien, so ergibt sich aus dem Vorhergehenden, dass dies geschah durch Anlehnung an die Zeitbewegung, dass also die gleichen Elemente dazu verwendet wurden, welche auch zur Benennung der endlichen Zeit beigezogen worden sind, so zwar, dass diese Zeitbewegung entweder in's Ungemessene verlängert (אומביד, אירון, אולם אולם, ספר, אולם אולם, oder durch Umbiegung stetig gemacht wurde (אומביד, אולם אולם), oder endlich, dass man sich mit Qualitäten behalf, welche das Beharren in der Zeitbewegung oder aber eine Reaktion gegen diese involviren (אומביד, vgl. arab. aussen בעל die Eigenschaftswörter בונה של הוא בונה של בונה בונה בונה של הוא בונה של בונה של בונה בונה בונה של בונה בונה של בונה של בונה של בונה של בונה בונה של בונה בונה של בונה של בונה של בונה של בונה בונה של בונה של בונה בונה של בונה

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Der superlativische Ausdruck ist wie in שמים ושמים (z. B. Deut. 10, 14) u. dgl.

<sup>2)</sup> Vgl. die Attribute Gottes in Betreff der Ewigkeit nach Al-Ga-

überall nicht aufgefasst als etwas, was ausserhalb oder überhalb der Zeit stände, sondern als ein Continuum, in welches die Zeit ausläuft¹). Die verschiedenen Arten, eine Benennung der Ewigkeit zu bilden, wie sie in den besprochenen Wörtern vorliegen, geben eine Illustration zu den Leibnitz'schen Worten: L'idée du temps et celle de l'éternité viennent d'une même source, car nous pouvons ajouter dans notre esprit certaines longueurs de durée les unes aux autres aussi souvent qu'il nous plaît²). In der That werden nicht bloss solche Thätigkeiten und Eigenschaften, die dem Ausdruck der endlichen Zeit dienen, auf die unendliche übertragen, sondern auch die Namen der begränzten Zeit selbst werden zur Darstellung der unbegränzten gebraucht, indem durch Vermehrung und Häufung der endlichen Zeitperioden die Vorstellung des Unendlichen erzielt werden soll.

Dies gilt im Hebr. namentlich von לוה als dem Namen des saeculum, der längsten, immerhin endlichen Zeitperiode. Durch verschiedene Verbindungsweisen wie לְּדִר בִּּרֹ בִּּרֹ בָּּרֹ בָּּרֹ בַּּרֹ בְּּרִר בְּרִר בְּרְר בְּרִר בְּרִר בְּרִר בְּרִר בְּרִר בְּרִר בְּר בְּרִר בְּרִר בְּרִר בְּרִר בְּרִר בְּרְר בְּרִר בְּרִר בְּר בְּרְר בְּרִר בְּרְר בְּרְי בְּיִי בְּיְי בְּיִי בְּי בְּרְי בְּיִי בְּיְי בְּיִי בְיבְּיִי בְּיִי בְּיבְיבְיבְיי בְּיִי בְּיִי בְּיבְיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְּיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְייבְייי בְּיבְיי בְּיבְייבְייי בְּיבְיי בְּיבְייבְייי בְיבְייי בְּיבְייי בְיבְייי בְּיבְיי

zâlî: وانّه قديم لا اوَل له اوْلى لا بداية له مستمرّ الوجود لا اخر له ابدىّ لانهايه له قيرم لا :zâlî: له ابدىّ لا نهايه له قيرم لا Auch an die Formeln تَعْدَكُ und نَعْدَكُ ist hier zu erinnern, welche wenigstens von den Arabern selbst erklärt werden: bei deinem für ewig Erklären Gottes.

<sup>1)</sup> Es sind leicht begreiflicher Weise die Zeitbenennungen der von uns aufgestellten ersten Kategorie, die sich mit den Benennungen der unendlichen Zeit äusserlich oder innerlich berühren, nicht die, welche den Charakter der Determinirtheit, daher Begränztheit an sich tragen.

<sup>2)</sup> Leibnitz a. a. O. p. 242.

nymiker, zu Jes. 13, 20¹) hervor. Unvollkommen ist diese Art der Bezeichnung, wo durch eine Vielheit von übersehbaren Zeitabschnitten die Vorstellung der unabsehbaren unendlichen Zeit erzeugt werden soll, zunächst darum, weil das unendliche Fortfahren in der Anreihung der Perioden dabei nicht eigentlich zum Ausdruck kommt²), welcher Mangel übrigens, wie wir sahen, auch bei Ausdrücken wie 📆 und selbst bei 📆 nicht ganz beseitigt ist³).

Dieser Versuch, aus möglichst grossen Zeitquantitäten die unendliche Zeit durch Summirung und Multiplication zu gewinnen, ist auch in anderen Sprachen oft gemacht worden, wie z. B. vom arab. κές, welches wie אוֹם לֹבְּי das Menschenalter bedeutet, der Plur. אוֹם אֹם so gebraucht wird. Man sehe Sure 78, 23: Sie werden darin (in der Hölle) bleiben בבון "Aeonen lang" d. h. ewig. Beidâwî fühlt die Unzulänglichkeit des Ausdrucks, verwahrt sich aber ausdrücklich gegen den Schluss auf Nichtewigkeit der Höllenstrafen, den man etwa daraus ziehen könnte<sup>4</sup>). Nicht anders verfährt man in den arischen Sprachen. Es genüge an εἰς αἰῶνας, in saecula saeculorum u. dgl. zu erinnern. Auf drastische Weise zeigen alle diese Wendungen, wie dem Menschen zur Beschreibung des Unendlichen kein anderes Mittel zu Gebote steht als das Endliche. Dabei entsteht ein seltsamer Widerspruch zwischen der Basis, von welcher ausgegangen, und dem Ziel, welchem zugestrebt

בכ"מ (בכל מקום) שידבר על הזמן בבחינת נצחיותא מראש עד סוף ראמר (1 לעולם או לנצת וכשידבר בבחינת שהיא מתחלק במחשבה לימי דורות יאמר לדור ודור

<sup>2)</sup> Eher ist dies der Fall bei der seltneren Verbindung בכל דור ודור Ps. 45, 18.

<sup>3)</sup> Vgl. Leibnitz, welcher a. a. O. fortfährt: "Mais pour en tirer la notion de l'éternité il faut concevoir de plus, que la même raison subsiste toujours pour aller plus loin."

دهورا متتابعة وليس فيها ما :احقابًا Er bemerkt an obiger Stelle zu المحقود الله على خروجهم منها اذ لو صع ان الحقب ثمانون سنة او سبعون الف سنة فليس فيه ما يقتضى تناهى تلك الاحقاب لجواز ان تكون احقابا مترادفة كلمًا مضى حقب تبعه آخَرُ يقتضى تناهى تلك الاحقاب لجواز ان تكون العقاب المنطوق الدالً على خلود الكفار

wird. Jene gehört der Endlichkeit, dieses der Unendlichkeit an. Dieser Widerspruch verräth sich in den ungeheuren, gar nicht vorstellbaren Zahlen, zu welchen die alten Inder ihre Zuflucht nahmen, um sich über das Endliche zu erheben, während doch jede Zahl an sich etwas Endliches ist. Er tritt aber auch zu Tage in biblischen Aussprüchen wie Iob 36, 26. Ps. 102, 25. 28, wo unwillkürlich Gott Jahre zugeschrieben werden, und gleich daneben die Unermesslichkeit seiner Zeitdauer bezeugt wird. In diesen Stellen und andern (s. Ps. 90, 4), wo die Anwendbarkeit menschlichen Zeitmaasses auf das Unendliche oder den Unendlichen entschieden in Abrede gestellt wird, bahnt sich offenbar die Erkenntniss der Erhabenheit von Gottes Wesen über der Zeit1) auch theoretisch an. Der Begriff eines ausserzeitlichen Seins indessen ist dem Hebraismus fremd. Wohl wird Gottes Dasein vor allen Anfang. des Menschlichen zurückgesetzt (Ps. 90, 2) und über allen geschichtlichen Prozess hinausgeschoben durch die Selbstaussage: יאני ראשון ואני אחרון (Jes. 41, 4. 44, 6. 48, 12). Aber damit ist keineswegs gesagt, dass mit Gottes Wesen die Zeit sich nicht vertrage, sein Sein ein unzeitliches sei. Dem widerspricht auf's stärkste die Bezeichnung Gottes Dan. 7, 9. 13. 22: צֶחֶיק יוֹטֵיָא), welche, freilich in visionärem Zusammenhange, Gott geradezu ein Alter zuspricht, also ein Vorgerücktsein in der Zeit. Ein unzeitliches Sein ist eben der Vorstellungsart des Menschen etwas so Fremdartiges, dass er sich den Rahmen der Zeit eher noch als leere Form ohne Inhalt denken als ganz davon abstrahiren kann. So wird Bereschith Rabba gesagt שהיה סדר זבינים קודם לכך, und

<sup>1)</sup> Diese Erkenntniss ist ausgesprochen und formulirt in Juda Halevi's Kuzari V, 12: עצם השכל מרומם מחומן. Vgl. v. Kölln, Bibl. Theol. S. 124.

<sup>2)</sup> Vgl. Tò A καὶ τὸ Ω, ἡ ἀρχὴ καὶ τὸ τέλος Apok. 1, 8. 21, 6. Auch hellenische Parallelen wie Ζεὺς ἀρχή, Ζεὺς μέσσα, Διὸς δ'ἐκ πάντα τέτυκται sind nicht ganz zurückzuweisen, wenn sie gleich mehr auf den causalen Zusammenhang des Gottes mit dem Weltbestand als auf das zeitliche Verhältniss zur Welt gehn. S. Baumgarten-Crusius a. a. O. S. 195.

<sup>3)</sup> Auch die Kabbala nennt Gott עתיק דעתיקין.

damit vor allem Dasein des Geschaffenen schon eine Reihe von Zeiten angenommen<sup>1</sup>). Sahen wir also, dass im Hebräischen der Begriff der Ewigkeit oder unbegränzten Zeit nicht bloss vorhanden ist, sondern auch auf mannigfache Weise ausgedrückt sich findet, so müssen wir dagegen hervorheben, dass der Begriff über die Zeit erhabenen Seins weder in der Sprache der alten Hebräer sich andeutet, noch überhaupt ihrer Denkweise geläufig war.

Die hebr. Vorstellungen von Zeit und Ewigkeit, welche die Apokryphen des A. T. wesentlich beibehielten, gestaltete erst Philo um im Anschluss an Plato, welcher bekanntlich die Zeit als fortschreitende und theilbare der Ewigkeit gegenüberstellte als der unbeweglichen, Einen, untheilbaren, deren Abbild in der Erscheinungswelt sie ist (Timaeus 38 ff.). Philo betonte (De mundi opificio c. 7), dass vor der Entstehung der Welt eine Zeit nicht denkbar sei: Zeit und Raum gelten nicht für das göttliche Wesen. Dieses gehört der Sphäre der Ewigkeit an, welche Urbild der Zeit ist. Es gibt also ein Sein über der Zeit, welches nicht in die Zeit eingeht, und von dem Sein in der Zeit wesentlich verschieden ist. Diese qualitative Unterscheidung von Zeit und Ewigkeit, Zeitlichem und Ewigem hat bei den jüdischen und christlichen Theologen eben so viel Anklang gefunden, als sie an der aristotelischen Lehre von der Ewigkeit der Zeit Anstoss nahmen. Sie spricht sich aus in dem Satz des Midrasch rabba כל מי שיש לו תולדות הוא כלה zu Koheleth<sup>2</sup>): וכל שאין לו תולדות אינו כלה

Ganz in platonischer Weise unterscheidet Gregor von Nazianz, Orat. XXXVIII zwischen χρόνος und αἰών³), und ausführlicher hat

<sup>1)</sup> Ganz ähnlich Cicero, De natura deorum I, c. IX: Non enim si mundus non erat, saccula non erant, ... sed fuit quaedam ab infinito tempore aeternitas.

<sup>2)</sup> Cf. Cicero, De natura deorum I, 8.

<sup>3)</sup> Αλών γὰρ οὕτε χρόνος οὕτε χρόνου τι μέρος οὐδὲ γὰρ μετρητόν, ἀλλ' ὅπερ ἡμῖν ὁ χρόνος ἡλίου φορᾳ μετρούμενος, τοῦτο τοῖς ἀϊδίοις αἰών, τὸ συμπαρεχτεινόμενον τοῖς οὕσιν οἴόν τι χρονικὸν χίνημα χαὶ διάστημα.

namentlich Augustinus (Confess. XI, 11 s.) den spezifischen Unterschied zwischen Zeit und Ewigkeit entwickelt. Allein auch für die griechische Gedankenwelt ist der Begriff der Ewigkeit in dieser ontologischen Bestimmtheit erst in der Höhezeit der Philosophie gangbar geworden. Dass zur Zeit der eigentlichen Sprachbildung davon nicht die Rede war, zeigt eben diese Benennung αίών. Wohl erklären die Platoniker αἰών = ἀεὶ-ὤν¹). Allein in Wahrheit hat das Wort wie das lat. aevum keineswegs einen Ursprung, welcher mit jenem metaphysischen Begriffe sich vertrüge. Abgesehen auch von der oben (S. 15 f.) angeführten Ableitung aus einer die Bewegung angebenden Wurzel hat αἰών (lat. aevum, goth. aivas²) gerade bei den frühern Schriftstellern die Bed. Lebenszeit<sup>3</sup>), ja geradezu Leben; dann überhaupt lange Zeit, und erst von da aus gelangt es zur Bed. der unendlichen Zeit, wie auch die vielfache Verwendung des Plurals in diesem Sinne zeigt (LXX, N. T. u. sonst), dann endlich der Ewigkeit im streng philosophischen Sinne. Wie in den entsprechenden semit. Wörtern (vgl. für αιων etwa הדור, دهي) ist also auch hier das Primäre das Endliche, den Sinnen Erreichbare, das Sekundäre das Unendliche, über die Sinne Hinausgehende. Im Lateinischen ist denn auch das eigentliche Wort für Ewigkeit eine sekundäre Bildung vom selben Stamm: aeternitas für aeviternitas, wie aetas für aevitas.

<sup>1)</sup> So auch Aristoteles (Περὶ Οὐρανοῦ Ι. c. 9.): Κατὰ τὸν αὐτὸν δὲ λόγον καὶ τὸ τοῦ παντὸς οὐρανοῦ τέλος καὶ τὸ τὸν πάντα χρόνον καὶ τὴν ἀπειρίαν περιέχον τέλος αἰων ἐστιν, ἀπὸ τοῦ ἀεὶ εἶναι εἰληφὼς τὴν ἐπωνυμίαν, ἀθάνατος καὶ θεῖος. Diese Herleitung von αἰων gibt auch Eusebius (De laudibus Constantini c. 6), welcher übrigens dem Worte nicht den platonischen Begriff der Ewigkeit, sondern den der gleichförmigen, ununterschiedenen aber fortschreitenden und sich ausdehnenden unbegränzten Zeit zuweist.

Vgl. auch W. Deeke, Die deutschen Verwandtschaftsnamen 1870.
 S. 22 ff. 152 ff.

<sup>3)</sup> Die Bed. Lebenszeit, Lebenslänge hat auch Johannes Damascenus (De Orthod. fide II, 1) vorangestellt, wo er die Bedd. von alwa aufzählt, s. Suicerus, Thes. Eccles. I, 140 s.

Um so weniger wird man es der hebräischen Sprache zum Nachtheil deuten können, dass sie kein Wort besitzt, welches die Ueberzeitlichkeit ausdrückt. Nur in diesem Sinne aber ist die oft gemachte Angabe begründet, es gebe im Hebräischen kein eigentliches Wort für den Begriff der Ewigkeit 1). Die Ewigkeit, wie sie sich zunächst in der Vorstellung gestaltet, d. h. die endlose Zeit wird hier auf mannigfache Weise ausgedrückt. Es ist bei der sonstigen Armuth des hehr. Sprachschatzes, soweit er auf uns gekommen, eine bemerkenswerthe Thatsache, dass gerade an Bezeichnungen der Ewigkeit ein ziemlicher Vorrath da ist. Abgesehen von den übrigen sind wenigstens drei Wörter, alle auf verschiedene originelle Weise gebildet, eigens für diesen Begriff geprägt. Man braucht nur die überaus reiche Fülle von Wörtern in Augenschein zu nehmen, welche das Arabische zur Bezeichnung der Zeit vor dem Hebräischen voraus hat und die wir lange nicht alle aufgeführt haben, und damit das wesentlich andere Wechselverhältniss bei den Benennungen für die Ewigkeit zusammenzustellen, um sich von der Auffälligkeit der Sache zu überzeugen. Wie arm aber die sonst dem Hebräischen so überlegene griechische Sprache in dieser Hinsicht ist, zeigt der Umstand, dass die LXX (welchen sich das N. T. in Beziehung auf diesen Sprachgebrauch anschliesst) für Ewigkeit eigentlich kein anderes Nomen<sup>2</sup>) aufzubringen wissen als eben jenes αιων, welches weder ursprünglich noch ausschliesslich diese Bedeutung hat. Es ist offenbar, dass die religiösen Ideen, insbesondere die reine Gottes-Idee, welche das israelit. Volk besass, auf diese Vorstellung der unendlichen Zeit fördernd einwirkte, so dass es damit vertraut war, wenn gleich von wissenschaftlicher Aneignung und Verwerthung derselben noch nicht die Rede sein konnte.

<sup>1)</sup> So z. B. v. Cölln a. a. O. S. 124; ähnlich Pappenheim.

<sup>2)</sup> Oft behilft man sich dafür im Griech. mit Adjj. und Advv., die meist nicht rein zeitlicher Natur sind, wie àθάνατος, ἀγένητος, ἄφθαρτος u. s. w. Vgl. z. B. Aristoteles Περὶ Οὐρανοῦ I, c. 11.

Nach einer anderen Seite hat dieser selbe Monotheismus negativ gewirkt. So wenig nämlich in der Zeit des bibl. hebräischen Schriftthums nach der ganzen Anlage und Bildung dieses Volkes eine logische Definition des Zeitbegriffs oder eine ontologische Ergründung der Ewigkeit von ihm erwartet werden kann, so liesse sich nach der Analogie, welche semitische, arische u. a. Völker darbieten, desto mehr vermuthen, dass die Vorstellung der Zeit, zumal der unbegränzten, welche im Besitze des Volkes war, nach und nach in ein mythologisches Gewand sich gekleidet haben würde, sei es dass man in der Zeit eine Naturkraft zu entdecken vermeint und sich mit der Personification derselben begnügt, oder dass die beginnende Reflexion sie zu einem förmlichen Prinzip des Seins und Werdens gemacht und mit den übrigen kosmischen Potenzen zu kombiniren versucht hätte.

Hauptsächlich das Erstere, dem somitischen Geiste näher Liegende finden wir bei den Arabern. Wenn z. B. die vorislamischen Araber nach dem Berichte Schahrastânî's zum Theil die Zeit als das die gesammten endlichen Gebilde der Natur zerstörende Element bezeichnen¹) (الدهر البُفْنِي), so ist dies offenbar nichts anderes als der Ausdruck der Wahrnehmung, dass auch das Festeste und Unbezwinglichste dem "Zahn der Zeit" nicht Widerstand zu leisten vermag. Wo eine natürliche Ursache der Zerstörung nicht wahrgenommen, eine übernatürliche nicht angenommen wurde, da schrieb man das Werk der Zeit zu, welche deshalb als eine mächtige, ja als die mächtigste Naturgewalt erschien. Schahrastânî stellt diese Weltanschauung der theistischen, auf den Glauben an einen Gott als Weltschöpfer und Weltregirer gegründeten gegenüber, wie sie auch im Koran, der sie ebenfalls bekämpft, als Atheismus charakterisirt wird z. B. Sure 45, 23, wo die dem Propheten Widersprechenden erklären: وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا derjenige, welcher die Zeit vergöttert, ٱلدَّهْرِيُّ Daher heisst ٱلدَّهْرُ

<sup>1)</sup> Vgl. Krehl, Ueber die Religion der vorislamischen Araber S. 4.

nach dem arab. Kâmûs = القائل ببقاء المعر "der die stete Fortdauer des Zeitlaufes behauptet", also gewissermaassen "Naturalist"; "denn in der That ist die nach der Vorstellung mancher Philosophen ewig zeugende und zerstörende Natur an die Stelle des orientalischen عمر , דור وهر , דור getreten" (Fleischer¹).

Von dieser Auffassung der Zeit als einer fatalistisch ewig waltenden Naturkraft zur Verehrung eines Zeitgottes war nur ein gewesen zu sein, مُبَل Schritt. Fin solcher Zeitgott scheint der ein Hauptgott der alten Araber, welchen man in der Kaba verehrte und später mit dem Saturn identificirte, wie Schahrastânî und Mas'ûdî berichten2). Ein anderer Name desselben Gottes ist , wie schon erwähnt: "die Zeit" nach Kamus, welcher eine Dichterstelle aufbehalten hat wo beim blutumgossenen 'Aud geschworen wird (Z. d. D. M. G. VII S. 499 f.) und ابو عوض (wozu Movers אברעד Jes. 9, 5 vergleicht), von Eusebius (Or. de laud. Const.) Oβδ genannt und neben Dusares als Gottheit der Araber bezeichnet<sup>3</sup>). Wir haben also hier Personificationen der Zeit, welche nicht nur durch ihr Zerstören sondern namentlich auch durch ihr Dauern und Alles Ueberdauern sich als Macht offen-Sie war von jeher (darum der Zeitgott als Greis dargestellt), und sie ist doch immer wieder jung und neu (الدهر جذع الدا). In den mehr monotheistischen Religionen wird diese Macht der ewigen Dauer dem Hauptgott zugeschrieben, z. B. dem semitischen Ba'al. So haben die Phönizier den mythol. Namen הלד, welcher, wie wir sahen, die Dauer als feste, beständige ausdrückt, meist als Attribut des בעל, welchen die Babylonier ganz ent-

<sup>1)</sup> Bei Chwolson, Ssabier II S. 918 f.

<sup>2)</sup> S. Pococke, Specimen Historiae Arabum p. 97 ss. (ed. alt.); Movers, Phoenizier I S. 263; Chwolson, Ssabier II S. 673 f.; Krehl a. a. O. S. 72.

<sup>3)</sup> Beide werden als Beispiele von Menschen, die unter die Götter aufgenommen, aufgeführt; Obodas wird als alter König der Araber auch von Strabo genannt; s. auch Tertullian, *Ad Nationes* L. II c. 7 und vgl. Jul. Braun, Gemälde der muhammedan. Welt 1870 S. 96.

sprechend בעל איתן nennen als den Gott, dem fortwährende Dauer und Herrschaft eignet; in den numidischen Inschriften¹) heisst er בלך עלם.

Dass die eben auf semitischem Boden nachgewiesenen Vorstellungen aus der Naturanschauung leicht erwachsen konnten, zeigt der Umstand, dass sie auch anderwärts sich gebildet haben. Wir erinnern z. B. an das bekannte griechische Epigramm auf Laërtes Grab:

Ψήχει καὶ πέτρην ὁ πολὺς χρόνος, οὐδὲ σιδήρου Φείδεται άλλὰ μιῆ πάντ' όλέκει δρεπάνη.

Auch manche Züge aus dem Mythus des Kronos scheinen auf die zerstörende Gewalt der Zeit zu gehen<sup>2</sup>), wie denn diese schon im Alterthum beliebte<sup>3</sup>) Deutung jenes Gottes und seines Doppelgängers Saturn noch immer am meisten für sich hat<sup>4</sup>).

In der Mitte aber zwischen phantasirender Mythologie und reflektirender Philosophie stehen die speculativen Theogonien und Kosmogonien. In diesen und zwar wiederum in den orientalischen wie in den hellenischen, spielt der Zeitbegriff ebenfalls

<sup>1)</sup> Gesenius Monum. Phoen. p. 202. 25. Movers a. a. O. I, 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So namentlich seine Sichel, das Verschlingen und Ausspeien seiner Kinder u. dergl.

<sup>3)</sup> S. Buttmann, Mythologus II S. 31 f.

<sup>4)</sup> Bekanntlich ist die schon den Alten geläufige Identificirung von χρόνος und χρόνος noch immer ein strittiger Punkt. Andere Ableitungen von der Wurzel kar machen, thun oder von χραίνω s. bei Pott, Wurzelwb. der Indog. Sprachen II. 1. 143; Curtius a. a. O. S. 147. Pott stellt noch eine Möglichkeit auf, wonach es, ohne mit χρόνος zusammenzugehören, eine dem Zeitbegriff verwandte Bed. hätte: v. zend. karana Seite, Ende, Wurzel kar schneiden: gleichsam Anfang, ἀρχή, principium. Max Müller hält die lautliche Verschiedenheit zwischen χρόνος und χρόνος nicht für ein maassgebendes Hinderniss ihrer gemeinsamen Ableitung (vgl. auch Buttmann a. a. O. II, 32 f.) und gibt in den Essays II, 135 f. einen Versuch, die Figur des Κρόνος aus Κρονίδης abzuleiten, welches als Attribut des Zeus ursprünglich geheissen hätte: mit der Zeit verknüpft, die Zeit vorstellend, durch alle Zeit hindurch dauernd.

eine grosse Rolle. Schon *Pherekydes* (c. 550 v. Chr.) begann nach Diogenes Laërt. seinen *Heptamychos* mit den Worten: Ζεὸς μὲν καὶ Χρόνος εἰς ἀεὶ καὶ χθὼν ῆν. Mehr populär ist der orphische Vers an Kronos (*Hymn*. 12, 3):

 $^{\circ}O_{\mathsf{S}}$  δαπαν $\tilde{\mathsf{q}}_{\mathsf{S}}$  μέν ἄπαντα καὶ αὔξεις ἔμπαλιν αὐτός.

Namentlich aber ist die Zeit eine dominirende Potenz in der phönizischen Kosmogonie, welche durch Vermengung von orientalischen und occidentalischen Elementen entstanden ist. Nach der Aussage des Damascius¹) nämlich stellte der Peripatetiker Eudemus als die drei obersten Prinzipien der Phönizier hin: Χρόνος, Πόθος (πνεῦμα), Ομίχλη (χάος), während Mochus (ibid.) aus den ersten Potenzen Αἰθήρ und ᾿Αήρ den Οὐλωμός = Τζίν hervorgehen lässt. Sanchuniathon dagegen stellt πνεῦμα und χάος an die Spitze. Da er indessen von letzterem aussagt: εἶναι ἄπειρον καὶ διὰ πολὸν αἰῶνα μὴ ἔχειν πέρας, so liegt auch hier der Zeitbegriff nahe²), welcher unter verschiedenen Namen (χρόνος ἀγήραος, Ἡρακλῆς) in abstrakter Schrankenlosigkeit als letztes Weltprinzip in diesen und verwandten Systemen wie dem das Hellanicus³) auftritt.

Damit ist die mythologisch-speculative Auffassung des zen dischen zrvan zu vergleichen. Wenn abstrahirt wird von den einzelnen Zeiten, von allen Gegensätzen, die in der Zeit auftreten, so bleibt noch die Zeit selbst als ein weitester Ring der Alles einfasst. Wie der unendliche Raum (die Aditi der Veden?) Alles einschliesst, wie der Himmel Alles überwölbt, so die reine Zeit, welche eben als abstrakt gedachte unendlich ist und daher den Beinamen akarana führt<sup>4</sup>). Diese zrvana akarana ist zwar eigentlich nicht geradezu das oberste Prinzip der zoroastr. Lehre, aus welchem Ormuzd und Ariman erst hervorgegangen wären, wie man auf Grund der Dar-

<sup>1)</sup> Περί τῶν πρώτων ἀρχῶν p. 385 ed. Kopp.

<sup>2)</sup> S. Schuster, De vet. Orph. Theog. p. 94.

<sup>3)</sup> Siehe ebenda 81 ss; Damascius p. 381.

<sup>4)</sup> Von karana Gränze: die anfangs- und endlose Zeit; nach Ändern wäre es von kar abzuleiten: die ungeschaffene, grund- ursachlose Zeit. S. Schlottmann in Webers Indischen Studien I 378.

stellung von Damascius (l. c. p. 384¹) und einer bei Photius²) erhaltenen Angabe Theodors von Mopsueste anzunehmen sich berechtigt glaubte³); sondern diese Notizen beziehen sich auf speculative Modificationen der zoroastrischen Lehre, welche in der Zeit ein oberstes Weltprinzip aufstellten, worin alle Verschiedenheit der Gegensätze aufgehoben wäre; wir finden also hier ähnlich wie in griech. namentlich aber phöniz. Kosmogonien die Zeit als Abstraktion vom Begränzten und Unterschiedenen angesehen; es bahnt sich hier in der Vorstellung der Zeit als allumfassender Form die Erkenntniss des formalen Charakters der Zeit an.

Von all diesen mannigfaltigen mythologischen Gestaltungen zeitlicher Vorstellungen finden wir im Hebräischen keine Spur, was sich schwer erklären liesse, wenn nicht die religiöse Basis der hebräischen Ideenwelt für Erzeugung solcher Produkte der Phantasie und Speculation ein wenig geeigneter Boden gewesen wäre. Je mehr nämlich der hebräische Monotheismus das Walten Gottes in der Welt betont, desto weniger kann er die einzelnen Naturkräfte zu selbständigen Potenzen erheben; und je lebendiger bei diesem Volke der Glaube an Gottes unsichtbares Wirken ist, desto weniger kann es für die sichtbaren Erscheinungen eine Ursache in der Zeit zu suchen sich veranlasst sehen. So war die Möglichkeit, die Zeit in dieser oder jener Weise zu hypostasiren, ihm von vornherein abgeschnitten, und gerade die Vorstellung der unendlichen Zeit trug hier von Anfang an einen rein formalen Charakter.

<sup>1)</sup> Μάγοι δὲ καὶ πᾶν τὸ \*Αρειον γένος ὡς καὶ τοῦτο γράφει ὁ Εὕδημος, οἱ μὲν τόπον οἱ δὲ Χρόνον καλοῦσι τὸ νοητὸν ἄπαν καὶ τὸ ἡνωμένον, ἐξ οῦ διακριθῆναι ἢ θεὸν ἀγαθὸν καὶ δαίμονα κακὸν ἢ φῶς καὶ σκότος πρὸ τούτων ὡς ἐνίους λέγειν κτέ.

<sup>2)</sup> Biblioth. p. 63 ed. Becker.

<sup>3)</sup> S. dagegen Duncker, Geschichte des Alterthums II S. 531.

# Alphabetisches Verzeichniss

der besprochenen zeitbegrifflichen Synonyma.

### I. Hebräische und chaldäische Wörter.

אחרית 14. ארתן 93 f. בעל איתן 45; 94; 108. אמן, אמן 43 Anm. 2; 95. אפן 38 f. 60. בקר ליל 35. דור 34 f.; 100. דר chald. 34. mm 64. זמן Vb. 55. chald. 54. Subst. 22; 51 Anm. 3; 56; 58 f. שרש 60. תלר 41 f; 44 f. בעל חלרים 45; 107. דר 51 Anm. 3. רום, רמים 50; 52 f; 59. chald. רומא, רממא 60. רח 60. כענת ,כען chald. 18. מועד 46 ff. 48. מנה 51 Anm. 3. . 91 מתר נצח 95 ff. chald. 96. נצחר 85. סום 14 Anm. 1. מלה 84 Anm. 1. עבר ,עבר 14 Anm. 1. לבר 64. לשעבר 14 Anm. 1. ער 17; 86 ff; 92; 97; 98. 54.

שוד 30 ff. שולם 69 ff; 88; 92; 94; 97 f; 109. Plur. 81; 83. הכא , עולם הזה — 82. עלמא chald, 84. עולמי 85. שמד 5. שרב 60. דת 17; 18 ff; 47 ff; 58 f. Plur. 50; 51. (כשת 52.) 19; 50. לתר 57 Anm. 1. .64 עתרד עתיק ,עתק (chald.) 23; 102. מנים 15 Anm. 1. סכם 51 Anm. 3. פתאם 29. פתע 29. .14; 76 קדם ראשית 14 Anm. 1. רגל 51 Anm. 3. רגע 26 ff. שנהם , שנה 50 Anm. 1; 52; 60. chald. 60 Anm. 3. שעה 24 ff.; 61. chald. 25. מדירא chald, 40. מור 37 Anm. 1. 14 Anm. 1. החלה ibid. לכתחלה 91 ff. chald. 92, ממידא

## II. Syrische Wörter.

رضاً, حضاً etc. 95. 34 f. حا 22; 54; 56 f. حا 22; 54.

כרן chald. 53.

بك 42 f. عنه المعمونية 27. المعمر المعمونية 60. سرع 96.

מקופה 32 f.

14, 47. 53. 54. etc. 84; 86. 25. انم 14 Anm. 1.

#### III. Arabische Wörter.

.89 f ابد . 21 f اقان رابّان اجل 21; 49; 55 f. 68. ازلّی ,ازل .46 امار .15 Anm. 1 انف 18. آناء ,انا .18 آن تارة 37; 51 Anm. 3. .35 جيل .64 حاضر . 101 حقب 33. حول .20 حين 27. خطرة 51 Anm. 3. خطوة 42 ff. 85 Anm. 4. دنعة 27; 51 Anm. 3. دهر 40; 62 Anm. 2; 83 Anm. 1; 107 f. 32. مدار ; 36 ; 34 دايرة ,درر .£ 36 دولة زمان 22 f; 56 f. .25 ساعة 15 Anm. 1.

.51 Anm. 3 ضربة 51 Anm. 3. طرفة عتك, عتق 23 f. .54 عدة ; 53 عدان ,عد 40. عصر عالم ,علم 69 Anm. 3; 85. .31 عهد 31 Anm. 1; 107. عوض عاض .40 عام .21 فينة .64 مستقبل ,قبل 76. قديم ,قدم .41 قفّان 51 Anm. 3. کرة مدة 24 Anm. 1; 62 Anm. 1; 91. .3 Anm. 3 مرة ; 87 مر .64 ماض ,مضي etc. 24. ملا قبة , ملا .59 f نهار .46 میعاد ,موعد ,وعد .48; 51; 57 وَقّت .55 وقّت 47 Anm. 1; 48.

### IV. Aethiopische Wörter.

ሳዕ: 24. ቀድም: 76. ቀጽበት: 27 Anm. 3. አብደ: 89. ሂለም: 85.

6 Anm. 1 ضد

ዓም: 40. ሀውድ: 33 Anm. 1. ዘለፈ: 87 Anm. 5. ግምሬ: 90 Anm. 1. ጊዜ: 20; 51. NOTES ON THE AUTHORSHIP AND ON THE SUPERSCRIPTIONS OF THE PSALMS ACCORDING TO THE EARLY JEWISH INTERPRETATORS AND LEXICOGRA- A PHERS

WHATEVER dates may be assigned to the various books of the Old Testament, there can be no doubt that the narrative parts of it contain many old reminiscences, and if so, we may take it for granted that the Hebrews from the earliest time of their settlement in the promised land made use of musical instruments, and consequently of some kind of singing. We do not intend to lay great stress upon the passage in which a writer seeks to trace the invention of musical instruments to Tubal-Cain. But music was generally used in cases of rejoicing, private as well as public. Isaiah exclaimed2: And the harp and the lute, the tabret and the pipe, and wine are in their feasts; and in another passage we read3: 'The mirth of tabrets ceaseth, the noise of them that rejoice endeth, the joy of the harp ceaseth. An earlier prophet says 4: 'that sing idle songs to the sound of the viol; that devise for themselves instruments of music, like David. Here we see that the early prophet of the kingdom of the Ten Tribes ascribes to David the highest perfection in using musical instruments; this statement probably gave rise to the idea that the great king was the unlimited author of the Psalms. One of the great losses with the destruction of the first Temple is said to be, that 'the elders have ceased from the

Gen. iv. 21. 2 v. 12. 3 xxiv. 8. Amos vi. 5. Unless this name refers to a mythology, e. g. Dod.

gate. The young men from their music 1.' On the other hand, one of the delights of the author of Ecclesiastes (a work without doubt written after the return of the captivity) was, as he says<sup>2</sup>: 'I gat me men singers and women singers.' Of course the use of musical instruments was not confined to the Hebrews only. It is mentioned by a prophet, writing during the exile, in connection with the Babylonians, when he says of their proud king 3; 'Thy pomp is brought down to hell, and the noise of thy viols.' In the book of Daniel 4 also musical instruments are mentioned on the occasion of public performances in Babylon: 'To you it is commanded, O peoples, nations, and languages, that at what time ye hear the sound of the cornet, flute, harp, sackbut, psaltery, dulcimer, and all kinds of music, ye will fall down and worship the golden image.' For public occasions with the Hebrews, we may refer to the consecration of Solomon as the successor of David, where it is said 5: 'And all the people came up after him, and the people piped with pipes, and rejoiced with great joy.' And when Jehoshaphat returned from a successful war against the Moabites and the Ammonites, we find, at least in the Chronicles, the following statement 6: 'And they came to Jerusalem with psalteries and harps and trumpets unto the house of the Lord.' The prophets recited their visions under the influence of music 7, and this art was also employed to cure depression of spirit8. It would seem that in the earliest period the performances of music, together with dances, were given mostly by women, such as was the case with Mirvam9, the daughter of Jephthah 10, and the women who came to greet David 11. The same was the case in Phoenecia 12, as well as in Greece and Italy 13. Perhaps the earliest prophecies were spoken by women, as might be concluded from the names of

```
<sup>1</sup> Lam. v. 14.
                               <sup>3</sup> Eccl. ii. 8.
                                                              ' Isaiah xiv. 11.
                          5 1 Kings i. 40.
4 iii. 5, 15.
                                                             6 2 Chron. xx. 28.
<sup>7</sup> 1 Sam. x. 5; 2 Kings iii. 15.
                                                              8 I Sam, xvi, 16.
                               10 Judg. xi. 34.
9 Exod. xv. 20.
                                                             11 I Sam. xviii. 6.
12 Isaiah xxiii. 16.
```

<sup>18</sup> Winer, Bibl. Realwörterbuch, art. 'musik.'

Miryam, of Deborah, and in later times of Huldah, whose influence must have been great, even at the time when the new book of the Law was found.

Whether musical instruments were employed in the service of the first Temple, we have no authentic evidence. chronicler 2 informs us that David introduced a regular service in the Temple, in which the various classes of the Levites took part with different instruments at the occasion of the various sacrifices3. But the statements of the author of Chronicles, writing about 300 B. C., are scarcely an authority for the period earlier than that of the Temple built by Zerubabel. However, with the spirit of conservatism amongst the Jews, it would not be too hazardous to suppose that the service of the Temple of Zerubabel was in a certain respect modelled on that used in the Temple of Solomon. If it were certain that the word 'song' (שיר), in the words of the 137th Psalm, 'Sing us one of the songs of Zion,' means a Psalm, which is possible and even probable, since many of the Psalms are headed by the word 'Song,' one might conclude that the captives were required to sing, accompanied with the harp, one of the Psalms used in the Temple of Zion. To speak with certainty concerning the liturgies in the Temple, it can only be said that Talmudic traditions mention a number of Psalms which were recited during the service of the Herodian Temple. It is true that these traditions were collected after the destruction of this Temple, nevertheless a great part of them were preserved orally from doctors who witnessed the service of the Temple; moreover, these traditions contain also information concerning other parts of the Temple service besides the use of the Psalms, information which agrees with the data of Josephus, who wrote as an eye-witness, and therefore the Talmud traditions may be taken as authentic. Adding to these arguments the conservatism proper to the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 2 Kings xxii. 14; Cheyne, Jeremiah, his Life and Times, p. 52-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I Chron. xvi. 4; xxv. I.

<sup>3 2</sup> Chron. v. 12; vii. 6; xxix. 25; xxx. 21; xxxv, 15.

Jewish nation, one may conclude that in the pre-Herodian Temple Psalms were already sung with an accompaniment of Josephus indeed speaks<sup>2</sup> of the Levites ὑμνφδοὶ, music 1. and according to the Talmud the singing of the Levites formed a vital part of the various services. Thus it is said in the Mishnah 3: 'The moment they gave to the priest the wine of outpouring, the Segan 4 stood in the corner (near the priest) with two flags in his hands; two priests, standing near the table where the fat was lying, with two silver trumpets in their hands, were blowing a loud alarm with the trumpets<sup>5</sup>. They then drew near to Ben Arza<sup>6</sup>, one on each side. When the priest bowed down to pour out the wine, the Segan gave a sign with the flags, Ben Arza beat with the cymbal, and the Levites recited the Song. When they came to the end of the Song (Psalm) the priests blew the trumpet, and the people fell upon their faces. This was done for each pause during the service of the daily sacrifice.' The next Mishnah enumerates the Psalms used during the week in the Temple, viz. Sundays, Ps. xxiv; Mondays, xlviii; Tuesdays, lxxxii; Wednesdays, xciv; Thursdays, lxxxi; Fridays, xciii; and on the Sabbath, xeii. Indeed the Greek translation of the Psalms has in the superscriptions most of these indications of the days7; the Hebrew text has only the one for the Sabbath, viz. Ps. xcii. Whether the other superscriptions were omitted purposely, as Dr. Graetz thinks8, or whether the omissions are the work of a careless copyist, must be left an open question. We believe the last to be the case, for no reason whatever can be given for an intentional omission, unless we accept an hypothesis which will be found later on 9. In another Mishnah 10 it is said on the occasion of the feast of

Graetz, Kritischer Commentar zu den Pealmen (1882), p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ant. xx. ix. 6. <sup>3</sup> Thamid vii. 3. <sup>4</sup> The locum tenens.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> I. e. various tunes of the trumpets.

One of the most skilful musicians.

Viz. 48 (47); 94 (93); 93 (92); 91 (90).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> l. c. (note 1), p. 5.

See p. 5.

<sup>10</sup> Sukkah v. 4.

Waterpouring1: 'The pious and men of good deeds2 were dancing before the spectators, holding torches in their hands and reciting songs and praises. The Levites, with harps, nabla, cymbals, trumpets, and other instruments were without number on the fifteen steps which lead from the hall of Israel to the hall of the women, reciting songs.' Again, for the service of the Paschal lamb, it is said in the Mishnah 3. that batches of men one after another followed with their sacrifice, and before going out they recited the Hallel Psalms (exiii to exvii). In another Mishnah the minimum and maximum of the sounds of trumpets and of instruments used for the service of the sacrifices are given. instructions are given in other Mishnahs. Single Psalms were used on new-moon days, on the feast of Dedication, and even for the occasion when Jerusalem was enlarged 8. One might have expected to find superscriptions mentioning these various occasions, but they were probably omitted because all the Levites knew the Psalms which were used: however, in some copies they may have stood for teaching purposes, and such a copy the Greek translators may have had before them in a foreign country, where the service was not so well known as in Palestine, and more especially in Jerusalem. Unfortunately our Massoretic text is made from copies which had not all superscriptions, as far as I can judge from the earliest Jewish translators and commentators.

Other headings have reference undoubtedly to instruments used for accompanying the singers, many of which are difficult to explain. A certain number of headings give a kind of historical introduction to show on what occasion the Psalms in question were composed. Such are Psalms iii, vii (?), xviii,

י John vii. 37. The meaning of the words אנשי מעשה is not certain.

Erakhin'ii. 3. <sup>3</sup> Pesahim v. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rosh hash-Shanah iv. 1, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B. T. Sukkah, fol. 54 b. 104 and 105 according to Mas. Sopherim xvii. 11 (Dr. J. Müller's note, 40, p. 247).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ps. 31, according to Mas. Sopherim xviii. 2, which is most likely meant by the heading of this Psalm.

Braetz, Psalmen etc., p. 60.

xli, hi, lvi, lvii, lix, lx, lxiii, and exlii. How far back the headings date is not our object to investigate here. They are certainly added by the compiler, and before the Greek translation, which is much later than that of the Pentateuch. These translators, however, were not then acquainted with the exact meaning of them.

But before proceeding to the exposition of the titles, as given by Rabbinical and Karaitical authors, it will perhaps be worth while to state their opinion concerning the authorship of the Psalms.

We possess no early Midrash on the Psalms; the Midrash Tilim is the earliest, of the end of the tenth century<sup>1</sup>, and even there we find nothing concerning the authorship of the book of the Psalms. The earliest passage concerning it is the famous one in the Babylonian Talmud<sup>2</sup>, relating to the order of the Old Testament and to the authors of the various books. Here it is said that David wrote Tilim with the help<sup>3</sup> of ten elders, viz. Adam, Melchi-zedek, Abraham, Moses, Heman, Jeduthun, Asaph, and the three sons of Korah. On the question made why Ethan is not mentioned, Rab (who lived in the third century) replied that Ethan was identical with Abraham; this is explained by Agadical analogy. Another question was asked to the effect that Moses and Heman are identical according to the Agadah; Rab, however, stated the contrary.

In the Midrash on the Canticles we find the following statement: 'Ten men said the Psalms, viz. Adam, Abraham, Moses, David, Solomo, to these five all agree. For the other five, Rab says, Asaph, Heman, and Jeduthun, the three sons of Korah (who make one author), and Ezra. R. Johanan said: Asaph, Heman, and Jeduthun (who make one), the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zunz, Die gottesdienstlichen Vorträge, p. 266 sqq. A new critical edition is expected from the skilful hand of Herr S. Buber.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Bathra, fol. 14 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The exact meaning of על ירי is not certain here. See below, p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> IV. 4. Belongs probably to the end of the ninth century. Zunz, G. V. (note 1), p. 64.

three sons of Korah, and Ezra. Elsewhere we find the opinion of Rab attributed to Johanan and vice versa<sup>1</sup>, which is of no importance for our purpose. R. Hoonâ, in the name of R. Aha, speaks as follows: 'Although ten men said Tilim, they were not reported in their names, but only in David's name. This resembles the case of a band of singers who intended to address hymns to a king, and to whom the king answered, "You are all sweet, all pious men, all worthy to sing hymns before me, but this man will say them for you, because his voice is so sweet." Thus, when these ten pious men sought to recite Tilim, God said, "You are sweet, pious, and worthy to say hymns before me, but David will recite them for you all, for his voice is sweeter, as it is said, And the sweet psalmist of Israel<sup>2</sup>."

Concerning the postscript of Psalm lxxii, 'The prayers of David the son of Jesse are ended,' R. Meir (who lived in the second century) says<sup>3</sup>: 'All songs and praises found in the book of Tilim were said by David, as it is written, "Then ended the prayers of David." Do not read לְּבָּל־אָלי "ended," but בְּלַרְיאַלי "all these" are the prayers of David.'

That David said some Psalms, or all of them, by the Holy Spirit, is not distinctly stated in the Talmudic literature, so far as we know, but it may be taken as implied in the continuation of the passage just mentioned, which is as follows<sup>5</sup>: R. Eliezer (who lived at the end of the first century) said, David said all the Psalms on his account; R. Joshuah said, on the account of the congregation; the wise men, i.e. the majority of the school, made a compromise, saying, some of them are said on account of himself, and others on account of the congregation, viz. those Psalms in which the singular form is employed David said on account of himself, and where the plural form is to be found he said on account of

<sup>1</sup> See the Commentary with the title of Mathnoth Kehunah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 2 Sam. xxiii. 1. <sup>3</sup> B. T. Pesaḥim, fol. 117 a.

<sup>\*</sup> Perhaps אלו, the א disappearing in the pronunciation.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> B. T. Pesahim, fol. 117 a.

the congregation; when the words כמון and ישביל occur, the Psalm refers to the future; משביל means recited by an interpreter; לרוד מומור לרוד means that the Holy Spirit was resting upon him when he said the song; שביתה means that David first said the Psalm and then the Holy Spirit rested upon him¹.' The Holy Spirit is explained by the word שבינה The gospels also imply the belief that the I loth Psalm was said by David in the Holy Spirit². We shall find that mediæval Jewish commentators in agreement with the rabbis attribute the Psalms to David speaking under the influence of the Holy Spirit.

For completeness sake we shall just state that in the same Talmudic passage ten classes of Psalms are spoken of. They are introduced, it is there said, with ten expressions, ניגון ניגון, משכיל, משרי שיר, שיר, אשרי אשרי, הפלה ,תהלה ,תהלה ,תהלה ,תפלה ,שרי ,שיר ,שיר ,שיר ,שרי and הללויה. This last is the most important, because these Psalms contain both song and prose. Let us state at once that no real help is to be derived in the interpretations of the titles of the Psalms from Talmudic and Midrashic sources; these contain nothing but Agadic or legendary explanations, which are quite arbitrary, and we shall see the same method followed in the Syriac translation 3 of the Psalms. The Talmudic doctors were not exegetes in a strict sense. They torture a scripture text for casuistical deductions, but they are much more reckless and unphilological in their Agadic expositions, which may be compared to a kind of sermon. One of the completest collections of their interpretation of the Psalms in general is the Yalqoot of Makhir ben Abba Mari, probably of the fourteenth century, which embodies all the sayings of the two Talmuds and the Midrashim concerning the Psalms. It exists in a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> With later commentators the order of these two words makes no difference. See, for instance, Yephet to Ps. and Ibn Ezra to Ps. .

Matt. xxii. 43, where the words τῷ 'Αγιῷ are omitted but found in Mark xii. 36. In Luke xx. 42, as well as in Acts ii. 34, the Holy Spirit does not occur at all. Was it because it was a pure Judaic belief?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See p.

unique MS. in the Bodleian Library 1, and deserves to be published.

The earliest sources for our object are the Greek translations of the LXX, of Aquila, Theodotion, and Symmachus, which we include for completeness sake, and because they must be counted as Jewish documents 2. The Syriac version, called Peshitto, made probably as early as the end of the second century (in the fourth century it is already considered as canonical), although made with the help of a Jew from the Hebrew text, and therefore for critical purposes important, has no value for the superscriptions, which are arbitrary. These are twofold, partly historical, partly exegetical, and are most likely, as Profs. Nestle 3 and Baethgen 4 have shown convincingly, by Theodorus of Mopsueste, who, accepting some from Eusebius and Origen, made many additions of his own. In fact, Dr. Isaac Prager 5, who aimed to show, by the analogy of Agadic passages with the contents of the Syriac, that they are of Jewish origin, is evidently wrong. For, as Prof. Nestle rightly says, the Agadic passages have no kind of superscription; to which it may be added that the Pirge de R. Eliezer, the Midrash Tilim, the Yalqoot, and even the Thanhuma, on which Dr. Prager bases his arguments, are of a later date than Theodore of Mopsueste, and if there has been borrowing on either side, it will be the Midrash that has borrowed and not Theodore. The Itala and the Vulgate, although made by Christians, may be considered, by the help derived from Jews, as belonging to Jewish interpretation, and are therefore given here. The Aramaic Targum is paraphrastic like Jonathan, and made probably by a Jew, who had some knowledge of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> No. 167 of the catalogue of 1886. On Makhir's *Yalqoot* on other Biblical books, see *Revue des Etudes Juives*, t. xiv, p. 95 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> These are given according to Field's excellent edition of the Hexapla.

<sup>\*</sup> Theologische Litteraturzeitung, 1876, col. 283.

<sup>\*</sup> Zeitschrift für alttestamentliche Wissenschaft (Stade), 1885, p. 66 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De veteris Testamenti versione syriaca quam Peschittho vocant, part I, Goettingae, 1875, pp. 52-56.

Greek<sup>1</sup>, in the fourth century. It is certainly not based upon a Syriac translation as the Targum of Proverbs is. In the Talmud<sup>2</sup> the Targums on the Hagiographa are attributed, without any plausible ground, to R. Joseph (died 323 A.D.). Anyhow the Targum on the Psalms represents Jewish interpretation, and we give it with an English translation.

Between this Targum and the commentary of R. S'adyah 3 Gaon (died 940) there is a blank. That there were earlier commentaries than Saadyah's may be seen from his contemporary Karaitic author, Salmon son of Yeroham, who gives interpretations of predecessors besides Saadyah, but without mentioning their names 4. So does Yepheth 5. No doubt many quotations in these authors may be taken from lexicons 6. But Abraham ibn Ezra quotes opinions of Jeshuah 7, who is earlier, if not much earlier, than Saadyah 8. Indeed, with the Karaites, exegesis in its strict sense begins, and we know that Benjamin of Nehawend (beginning of the ninth century) wrote commentaries on Biblical books 9, but they are all lost at present. Thus we must take as the earliest commentary we possess that of Saadyah, of which we give the translation of the titles according to the MS. in the Bodleian Library 10. It seems that there were two editions of this commentary, a shorter and a longer, or a first and a second 11, of which the Bodleian MS. contains the shorter, to judge from the Munich MS., which comprises two prefaces, a longer and a shorter, as well as a longer commentary on the first three Psalms 12. The shorter has nothing on the titles or authorship of the Psalms: this is to be found in the longer preface, of which we give

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> He has קרום for God, Κύριος, Ps. liii.
<sup>2</sup> Zunz, G. V., p. 65.

Strictly S'adyah. See Cat. Oxf., No. 1438.

See p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See p. 40. <sup>6</sup> See p. 34. <sup>7</sup> Ps. lxxxviii. See p.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> See Aus. der Pet. Bibl., p. . <sup>9</sup> Ibidem, p. 6. <sup>10</sup> Cat. No. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> See the Bibliography of Saadyah's works at the end of this essay.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> See Dr. J. Cohn's essay with the title of Saadia's Einleitung zu seinem Psalmencommentar in the Magazin für die Wissenschaft des Judenthums, viii. pp. 1-19 and 61-91.

a translation according to the Munich MS.<sup>1</sup> That this preface is indeed by Saadyah has not only been proved from the agreement with his philosophic-theological book <sup>2</sup>, but his Karaitic contemporary Salmon actually quotes a passage agreeing with it, and refutes Saadyah's opinion contained in it <sup>3</sup>.

After having remarked that God leads man to perfection by five forms of speech, viz. by similitude, question, narration, commandment and prohibition, humble request and prayer, and that all these forms are contained in the Psalms, Saadyah says that David prepared the building of the Temple by his son, and began by entrusting the Levites with a permanent charge for the speedy continuation of the building. This is what is meant by the word ממצח (1 Chron. xxiii. 4), and also by המשררים (ו Chron. ix. 33). At that time God revealed to him this book, which we call the book of praise, because it contains special songs, to be executed by special men, in a fixed place, accompanied by special instruments and with fixed melodies, as I shall explain with the aid of God. This revelation was made to David, the father of the kings and a prophet, in consequence of his great merit, as it is said 4, 'I have found David my servant; with my holy oil have I anointed him,' to the end of the chapter. The divine inspiration of David began thus at the time of his anointing, as it is said 5, 'And the spirit of the Lord came upon David from that day forward.' This explains why so many of the titles of the Psalms refer to the period of his election as king, partly before he began to reign, and partly after that event. Thus as the wanderings of the Israelites are fully described 6 with all their vicissitudes, in order to show how the Almighty bestows help on the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A copy of this preface was put at our disposal by Dr. J. Cohn, for which we express to him our best thanks. For the collation of the text with the MS. we are indebted to Dr. J. Perles.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See the bibliographical article at the end of this essay.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See p. 18. <sup>4</sup> Ps. lxxxi. 21 (20). <sup>5</sup> I Sam. xvi. 13.

Num. xxiii to end.

one side, and punishes on the other, so in the Psalms all this is written down to be read always and everywhere for the benefit of mankind.

'As to the use of the Psalms in the service of the Temple, we can put these in five classes, which may refer to the whole book as well as to parts of it. But at all events a divine voice revealed the whole book to David, and in accordance with that they are called by every one "the songs of David." So it is said 1, "to praise and to give thanks, according to the commandment of David the man of God, ward over against ward," and in another passage 2 it is said, "to thank the Lord, because his mercy endureth for ever, with the Psalms of David in the hand." And it is moreover expressly said 3, "for so had David the man of God commanded." Some are of opinion that others besides David, for instance, Assaph, Teman, Jeduthun, and Ethan, also received revelations of the contents of Psalms, or wrote themselves Psalms. But this can scarcely be the case, for many of the titles of the Psalms had two names, for instance, xxxix, lxxviii, lxxxviii, but God does not usually charge two prophets with one and the same message, except in the case of Moses and Aaron, for the Lord spake with Moses face to face 4, and Moses is in the position of an angel who hears the words of God and communicated them to the prophet. Thus the connection of the name of Jeduthun with that of David in some of the titles implies that David communicated the revelation to him, and he had the supervision of the singing. The same is the case with other names in the titles. "To Moses 5" means that the singing was entrusted to the children of Moses, who were at the king's court. The word to Solomon 6 means that events which happened under Solomon were revealed to David.'

'According to the above-given exposition of the book, it is called "Book of Praise-songs," because the Levites made use

of them for the Temple service, with the following five arrangements:—

rst. Each Psalm was sung in the Temple by a certain ward of the Levites exclusively, but others could simply read it. Such are Asaph and his companions, Heman, Jeduthun, the sons of Korah and Moses, Ben², and the descendants of Obed Edom, which are meant by the word המתיח.

'2nd. Certain Psalms had to be recited with a particular melody, which is mentioned in the superscriptions. Thus the word נגינת means one melody, and נגינת for Psalms which were recited in various melodies. שיר המעלות 6 means with a loud voice (comp. 1 Chron. xv. 22, and the word זי in ז Sam. v. 12 and Jerem. xiv. 2). Others which have in the superscription the word עלמות are sung with a deep and sweet melody (comp. 2 Kings iii. 15), requiring a skilful singer. The Psalms headed "to Asaph," Ethan, and Heman were accompanied by a cymbal (comp. 1 Chron. xvi. 5 and xv. 19). Those Psalms headed איל מחלת are accompanied by a drum (מחול , whilst those with למות and עלמות are accompanied by a lyre (comp. I Chron. xv. 20). An elegiacal style of recitation is intended by the heading of על השמינית 10, and those which were recited by the family of Obed Edom. And in this case they were accompanied by a harp (comp. 1 Chron. xv. 21). Possibly other melodies and instruments were used for the recitation of Psalms, which are not distinctly mentioned. Anyhow, when a musical instrument is mentioned for a Psalm no other could be substituted for it. At all events, music and song were employed only in the service in the Temple, not in the case of Psalm-reading at home or in the synagogues.

'4th 11. Certain Psalms or verses were reserved for particular

We do not translate literally. 2 Ps. ix. 1. 3 Ps. viii, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ps. lxi. 1. <sup>5</sup> Ps. iv. 1. <sup>6</sup> Pss. cxx-cxxxiv. <sup>7</sup> Ps. ix. 1. <sup>8</sup> Ps. liii. 1. <sup>10</sup> Ps. vi. 1. <sup>10</sup> Ps. vi. 1. <sup>11</sup> No. 3, which should contain the manner of reciting the Psalms, is

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> No. 3, which should contain the manner of reciting the Psalms, is not in the MS. Possibly No. 2 implies a third class. See Dr. Cohn's article (above, p. 10, note 12), p. 66.

occasions. Some were recited at the morning sacrifice, others at that of the evening (comp. 1 Chron. xvi. 37). Psalm xcii is fixed for the sabbath and Ps. c for festival days 1. From the contexts of some Psalms it would be possible to discover the occasions of their recitation, but they are not distinctly stated.

'5th. Certain Psalms were sung only at fixed places, viz. at the four cardinal points, the Levites being divided into twenty-four sections, six of which were for each cardinal point (comp. 1 Chron. xxvi. 14-17). The regular use of the Psalms was confined to the Temple of Jerusalem, and accompanied by melodies (comp. Isaiah xxxviii. 20). The exiles therefore, when asked to sing some of the Praise-songs, saying, "Sing us one of the songs of Zion," refused by saying, "How shall we sing the Lord's song in a strange land?" As to the reading of the book of the Psalms, it may be done entirely with the firm conviction and the certain belief that they were designed to advance the salvation and the welfare of men. For if the book be in the first instance a book of praise-songs, its final aim will be to promote the commandments, as I have already said 2. . . . Whoever reads this book may firmly believe that its whole contents, in whatever way expressed, consist of an announcement of God, by whom the book was revealed . . . .

'I have to speak here about the sequence of the Psalms, which are not strictly in historical order. We find Psalm iii headed, "when he fled from Absalom his son;" li, "when Nathan the prophet came unto him, after he had gone in to Bath-sheba;" lii, "when Doeg the Edomite came and told Saul, and said unto him, David is come to the house of Ahimelech;" liv, "when the Ziphims came and said to Saul, Doth not David hide himself with us?" From the book of Samuel it is, however, evident that the incident of Doeg comes first, then follows that of the Ziphims, then that of the desert of Judah and the Philistines in Gath, whilst that of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See above, p. 5. 
<sup>2</sup> The text is discontinued from this point.

Nathan and Absalom happened last. Consequently the Psalms are not arranged according to historical tradition. I have said that certain Psalms were sung in certain places, east, west, south, and north, in the Temple; it is therefore possible that the Psalms as we have them are arranged according to this local service. Another solution may be that, as I have said, certain Psalms were fixed for the sabbath, others for the feast days and new-moon days, perhaps also varying for each month itself, they may then be arranged according to the order of these days. Perhaps they are arranged according to the six sections of the Levites, each of which had other Psalms to sing, or to the classes of singers, the sons of Korah, Asaph, etc. Thus the Psalms which are not provided with a superscription may refer likewise to a section of the Levites. The definite solution of the order of the Psalms remains therefore an open question.'

The following is the full text of the substance given above, pp. 12 to 14  $^1$  (MS. Munich, Hebr. 122 ff. 7 to 9 a):—

فلما كان الامر على ما وصفت سبّى هذا الكتاب كتاب التسبيح واراد بذلك ان القوم كانوا يسبحون به فى القدس على خمس شروط التى قدّمت ذكرها. فالاول منها ان كل مزمور معنون لقوم من اللاات يلزمهم أن انفسهم ان يقوله ولا يجوز لغيرهم ان يقوله الا تلاوته فقط فانما كان عنوانه لاهمه فى قوله همه دا درده دا هملاه واصحابه فانما كان عنوانه لاهمه فى قوله همه دا دردها در العلاه واصحابه والذى من درد درها فى قوله تما مصادر وما كان لهما من من درد مهما او برااهم وما كان معنونا لدرد مهما دا وما كان در مهما من درد مهما والمعنون العلام معنونا لدرد مهما دا ولاهم الذين هم من درد مهما خاصة. والمعنون العلام لاهما من الدرم المائم والمحابم والمحابم والمحابم والمحابم والمحابم والمحابم والمحابم والمحابة والمحابة والمحابة والمحابة والمحابة والمحابة والمحابة الذي قيل درد در والمحابة الذي قبل عنوانه لهمائم، والمنسوب الى در قوله لاهنه لا هام لحرا يقوله فيهم درد دراه المستون في وحدد ماها عقوله المنهم عمائم مصادم المستون في وحدد ماها عمائم المدرو الدي المستون في وحدد ماها المحابم المحابم المحابم المستون في وحدد ماها المحابم المحابم المحابم المستون في وحدد ماها المحابم المحا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> We give the Arabic in its form which Saadyah most likely used in his writing.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MS. follows Da.

י MS. ואצחבן.



בן עזיאל ושמירוימות. والمنسوب الى גתית وهى ثلاث مزمور ה' אדונינו. הרנינו לאלהים עונו מה ידידות משכנותיך كقوله בני עובד אדום הגתית المشهور. فعلى هذا تجرى الاسماء التى تجوز فى العنوان ولم يجوز للااבד אדום ان يقول قول אסף ولا لהימן ان يقول ما هو لدן انه نظير ما فى المراتم איש איש על עבודתו ואל משאו كذاك. قيل فيهم همنا المصاحرة عن عرب על מעברם והלוים על משמרתם להלל:

والشرط الثاني ان يكون من العاهدات ما يكون بلحن واحد كلَّه لا يتغيّر وهو ما كان عنوانه من الكيفيات على נגינות فقوله נגינות هو لحن واحد منها ما يقال بالحان كثيرة "تختلف وهو ما صدّرة دندالاه لأن دداداه يوجب الحانا كثيرة ومنها ما يقول المحنن مرتفع وهو ما كان عنوّانه هام المعلَّمُاللِّ ومَمَّا يبيِّن ان علاَّللاً هو رفعَ صوَّت لقولهُ ا וכנניהו שר הלויים במשא יסר במשא כי מבין הוא. وقد ينسب علوة الى פע וג בפע ותעל שועת העיר השמימה. וצוחת ירושלים עלתה. במישו ما يقول بصوت خفي الله وهو ما كانت الكيفية منها فيه يقول פלמות كما أ كان متحرّن على مفارقته لهליהו عليه السلام طلب ملعنا ببعض الالحان والآلات كقوله الامه جما له عددا. امنه دددا معددا. قما كان من المزامير ما عنوانه له ١٩٥٨ فيه على لحن الصنوع كما شرخ ים דברי הימים ואסף במצלתים משמיע. وكذلك ايضا ما كان لאיתן פלהימן לפלא והמשוררים הימן אסףו איתן במצלתים נחשת להשמיע. فما كان في صدره لا عاماً منهو بطبل على مشهور لفظة عمال. وما كان عنوان طدر او الأهام فهو ضروب العود كما شرّح في דدر ماهاه الدرام ועויאל ושמירמית. وما كانت الكيفية اليم في صدّرة על השמינית וو عنوانة לעובד ארום הגתי فهؤ على طنبور كما شرح بني דברי הימים ומתתיהו ואליפלהו ומקניהו ועובד ארום. ويمكن أن يكون سائر الآلات وسائر الالحان قد انتظروا مم عن ذكرها فعلى هذا السبيل ايضا ما كان ودور إلا يقال بددداد وما كان بده ال يجوزان يقال بدهلالها وكل مذين لا يجوز أن يقال على شي البتة الا أن يكون على سبيل القراة والتلاوة: والشرط الرابع ان يكون المزمور ما هو يقال على الماهات بالغذاة ومنة

יקלות MS. מלות MS. מ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> MS. במא אנתצרו. <sup>8</sup> MS. אלסלם. <sup>8</sup> MS. אנתצרו. <sup>8</sup> MS. הדיאין.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> See p. , note.

ما هو يقال على עולת התמיד بالعشى وهو ما رسم لדוד فى وقت حمل عليه المدار كقوله دارة החוא אז נתן דוד בראש לחודות לה' ביד אסף ואחוי. ثم قسم المزمور فى هذا السفر قسمين بعد ما جعله فى דברי הימים قولا متصلا فعرفنا أنه لوقتين مختلفين. فمن חודו לה' קראו בשמו الى المزد به المراز يقال على قربان الغداء. ومن שירו לה' כל הארץ الى ברוך ה' אלה ישראל يقال على قربان العشى، وعلى أن القرابين أنما كانت و ودورا إلا أن محه واصحابه كانوا يقولون هذه الفواسيق فى كل غداة وكل عشى وفى وقت القربان كقوله الاات سق الفواسيق فى كل غداة وكل عشى وفى وقت القربان كقوله الاات سق الفواسية فى كل غداة وكل عشى وفى وقت القربان كقوله الاات سقاد روالدى فى صدره عامات لاات مسحد خاصة ومنا المات معدد خاصة ومنا الله على عنوانه عامات المرات فهو للحج خاصة كقوله حوالا درة اسات مراه الله عنوانه عادى أن تكون هنا أوقات أخر الحقها مزامير بعيتها لم يثبت شرحها:

والشرط لخامش آن يكون فصل صنع نسب الى قوم مضمنين موضع من مواضع القدس آن يقولونه فى ذلك الموضع لا فى غيرة وعلى آنة فى القدس ايضا كقوله الأولاء فى ذلك الموضع لا فى غيرة وعلى آنة فى القدس ايضا كقوله الأولا الدالم والمالم الملاحات الملاح فصيحا وقال المالم الملاح المالاحات الملاحات الملحدة الملاحدة الملاحدة الملحدة الملحدة

We see that Saadyah believes all the Psalms to be by David, who handed them over to Asaph and other Levites;

MS. אולוה ' MS. ' MS. ' MS. ' MS. ' Illegible in the MS.

and the titles, when not stating some historical fact or the time for singing the Psalm, refer to instruments. Next comes his Karaitic contemporary, Salmon ben Yeruham<sup>1</sup>, whose Arabic commentary on the Psalms is to be found in the Imperial Library of St. Petersburg<sup>2</sup>. We shall find the Karaites referring the contents of the Psalms mostly to the present exile; in general they are much less clear in their style and meaning than the Rabbanites. Salmon believes that David is not the only author of the Psalms, but that there were prophecies communicated to others named in the superscriptions. The following extract in English will be sufficient for our purpose:—

Salmon ben Yeroham explains the title אלמילה, which means 'height,' because the book of the Psalms contains all superior matter contained in the Law.

... Salmon contradicts Saadyah's saying that the Psalms were not used as prayers outside Jerusalem and the Temple, showing that David himself recited Psalms outside Jerusalem, and before the town was built, as for instance lxiii, lix, and cxlii, and even outside the Holy Land. The argument which Saadyah advances from Ps. cxxxvii, says Salmon, is not conclusive, because the exiles only objected to sing the Psalms accompanied with their harps, as was the custom in the Temple. Salmon also objects to Saadyah's opinion that אלמשה, Ps. xc, means 'to the children of Moses,' and אלמשה, lxxii, means 'concerning Salomon.' Salmon takes these headings in the literal sense.

... ثم اقول شرح اسم هذا الكتاب الذى الذى انا معزم على عبارته ناما الاسم فانه الأدام وتفسيرة عند الامة كبير شريف لان لفظة الأدام تشتق من الأ والمرادام والغرض فى هذا الاسم الكبير ما فيه من المعانى العويصة الشريفة الخطر ولقد شرح فيه مما هى فى المالالم ... وشاهدت فى عصرى رجل يعرف بالفيومى ذكر ان هذا الداهد لا يصلى وشاهدت فى عصرى رجل يعرف بالفيومى ذكر ان هذا الداهد لا يصلى و

<sup>1</sup> See Aus. d. Pet. Bibl., p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> First Firkowitsch collection, No. 555.

<sup>°</sup> Fol. 27 a. ' MS. יוערף. ' MS. יועלא.

بع الا في القدس وددار عاد فأن ظن ظان أن هذا حق فليعلم أذه قد ردّ نصّ الكتاب واجماع الامة الموافق والمخالف. فلما النص فأن ٦١٦ اولا صلى بهذه الفصول في غير القدس وقبل بناة فمن ذلك قوله מומור לרוד בהיותו במדבר יהודה . . . وهذه القصول كلها صلى بها قبل بنيان القدس في ארץ ישראל. واما חוצה לארץ فقد وصف انه صلى وشفع الى الله وعلَّم الامة كيف تشفع الى الله في الدادالا لقوله בהצותו את ארם נהרים ... נقد اتضح الأن أن דוד صلى بهذه الصلوات المرسومة في هذا العدد في مدم تصديح وفي غير ארץ تصديح. وان تعلق قلب احد بما تعلق قلب الفيومي من قول أن أهل ودر سالوا الانبياء ان يقولوا العاه في الدادا في غير القدس فامتنعوا كما شرحوا פולפן כי שם שאלונו فقلنا איך נשיר שיר יי על אדמת נכר فليعلم أن أمل تدر الله سالوا الاباء أن يقولوا الساد ودردداد اوردراه على رسم دام الله الله تبل هذا يقول الأادد ددارا الله يستجيزوا هذا القعل الا في دام ١٠٠٠ فقد اتصر ان الصلاة بهذا العدد في الدادم فرض ومن الاجماع فكل الامة في جميع اقطار الاخص مصلى منه وبه في جميع كنائسها وانما جعلوا שמנה עשרה מפלה عليه. وكذا ذكروا في السراطة ان اجتمعوا ٦٣٦ شيخ وولفوا ١٣٠٠ فما كان بهذه الصورة نهو غير مقبول عندنا. وإذا سالنا من يجي من بلد الروم وافرنجة واقصاء المغرب بما ذا يصلوا مع ٣٠٠ يعرفونا انه يصلوا من ١٩٥٦ في السبت وغيرة. واما ليلة داهه لا بد من الصلوة به كله من اوله الي اخرة فقد اتضم وبان ان قول من قال لا يصلى به الا في ١٦٦ ٣ خطاء وغلط. وزعم الفيومي ان جميع دعا في ספר חלים انما هي نبوات لداد مدموعة الى دود والله ادود رأد يسبحوا بها وهذا قوله حرف بحرف. قال واما معدم لمصه فهو تسبيح لدد صعة الذى كانوا بحضرة דוד ليسبحون به وهذا الباب مستعمل في الكتب المقدسة كثيرا كما قال יהודה לשטעון אחיו עלה אתי בגורלי ... וילך יהודה את שטעון אחיד وانما يريد به בני יהודה ובני שמעון ويقول اבולון לא הוריש وانما يريد بع בני والملة الاقرب في דברי הימים قوله في ايام דוד ואהרן ובניר מקמירים פוישו בשים בן אחרן פיול מחוידע הנמיד לאחרן בקצב לבני אחרן كذلك همنا العلم طلامة يريد طده هسب ما قال طلامة المنام المنام المنام والما العنوان المنسوب الى سلامة بقولة طلامة بلامة ما العنوان المنسوب الى سلامة بقولة طلامة: قال هذا الا معلمة المن علامة: قال هذا الا علما والمنام المنام والمنام المنام والمنام المنام المنا

We must next mention the lexicographer David ben Abraham<sup>3</sup>, a Karaite contemporary of Salmon. He is also the author of a commentary on the Psalms, but at present lost. We give among the expositions some extracts from his dictionary written in Arabic, taken from the MS. in the Bodleian Library<sup>4</sup>

Yepheth ben Eli (Ali) follows next; he is also a Karaite, and of the end of the tenth century, and wrote a commentary on the Psalms in Arabic, of which MSS. exist in the Paris <sup>5</sup> and St. Petersburg Libraries; our extracts are made from the Paris MS. The preface, with the commentary on the first two Psalms, and the translation of the rest, were published with a Latin translation by the Abbé Bargès <sup>6</sup>. We shall here give a free translation of his introductions. Yepheth also does not attribute all the Psalms to David. He says:

'It is necessary to state how many authors there are in the Psalms. We have found three: 1st, those attributed to one person, whose name is given at the beginning of the

¹ So MS. ² MS. акал. . . . .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See Journ. Asiatique, 1861, ii. p. , and 1862, i. p. sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Catal. No. 1451: <sup>5</sup> Catal. No. , see p. note.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Libri Psalmorum David, etc. Paris, 1861, and Paris, 1846. Specimen, etc. Rabb. Yapheth . . .

Psalm; they are the following: David, Solomon, Asaph, Jeduthun, who is identical no doubt with Ethan, and Moses. and, those attributed to a family, of which the names are not given, such as the sons of Korah. They are, according to some, Assir, Elkanah, and Eliasaph, who lived in the time of Moses; according to others, they signify Heman alone, as in the passage, the children of Dan, Hushim1; we believe, however, that the sons of Korah signify many persons who lived at various periods, as we shall explain in the 42nd Psalm. 3rd, Psalms without names of authors at all, thirtysix in number, viz. i, ii, x, xxxiii, xliii, lxxi, xci; the Hallelujah Psalms, ci, cii, civ, cvi, cvii, exi-cxix, cxx-cxxxiv; the songs of degrees, cxxxvi, cxxxvii, cxlvi to the end. must be added the 110th Psalm, which makes one, and two headed by למנצח, but without a name, viz. lxvi and lxvii, which latter make a part of the former. Out of these fortysix Psalms, we consider five as completing the preceding one; they are: Ps. x completes ix (which, as we shall show, follows the order of the alphabet); Ps. xxxiii belongs to xxxii; Ps. xliii to xlii, lxxi and civ belong to the preceding Psalms. The collector has disconnected them, for reasons which we shall explain in their proper place. Amongst these forty-six Psalms ten may be ascribed to the author mentioned in the preceding Psalms, viz. xci to ci, to Moses. The last Hallel-Psalms are connected with David, being associated with exlv. Those headed by למנצח there is no reason for not ascribing to David. The rest of the anonymous forty-six Psalms need not be ascribed to one author or to one eroch; it is more probable that they were composed at various times and by members of a family, and hence they are not ascribed to one author. The watchmen said the Psalms standing, whilst the Holy Spirit rested upon them, with the same number, the same order, and the same melody. Now those Psalms which are not provided with a name, and have no connection with the preceding one, are attributed by some

to Adam, by others to Moses, and by the best commentators to David, except the ten which belong to Moses. But as none of these can produce decisive arguments for their opinion, we do not think it is worth while to discuss them and to refute them.'

Yepheth then divides the PsaIms into the following classes:—

1st. Psalms relating to the creation and things created, such as civ, evi, and verses of others.

and. Psalms of God's benefits towards Israel and other nations, such as in Psalms eiv. 27, 30, exlv. 9, 15; towards Israel especially, xliv, lxxviii, lxxx. 1.

3rd. Psalms describing the signs and miracles in Egypt, in the desert, and in the Holy Land, such as xliv. 3, xlv, xlix, Ixvi, Ixvii, Ixxii, Ixxvi, Ixxx. 8, 9, xcv, ci, cv, cviii, and all the Hallelujah Psalms, and those of degree, as well as Psalm cxliv.

4th. Psalms referring to the rebellion against God by the early Israelites. Such are Psalms xxxi. 11, xxxii. 5, xl. 13, 19, Ixxviii, eviii.

5th. Psalms relating to punishment and calamities, xliii, xliv, lxxviii, lxxix.

6th. The return of the exiles, xxxii, cxix.

7th. Asking for the right direction concerning the law, exix.

8th. Prayer for deliverance from the enemy, iii.

9th. Prayer for the fulfilment of God's promises, xiii. 4.

10th. Prayer that all the inhabitants of the earth may be converted to the true religion, xlv, xlvii.

11th. Prayer for general peace, xlvi. 10, kvii. 5.

12th. The faith of the nations in Israel and the Messiah, lxxii. 8.

These twelve parts should be used as daily prayers morning and evening.

Yepheth gives then an explanation of various expressions in the Psalms referring to the meaning of Prayers, such as תכון, הוריה, מתרה, מתרה, מתרה, מתרה, מתרה as subject which lies out of the sphere of our essay.

At the beginning of the third Psalm, Yepheth, like David Qamhi two centuries afterwards, gives a general introduction on the expressions used in the superscriptions of the Psalms. 'The following seven words,' he says, 'occur in the book, viz. oran, מכתם ,שניון, משכיל ,שיר , מכתם , and תהלה ; sometimes we find two or more of them together in one heading, viz. שיר and שיר twelve times; שיר מומור with שיר and חפלה once; the three other expressions, viz. מכתם, שניון, and ההלה we find only singly. We shall state now how often each of these occurs. The most frequent term is מומור, which occurs forty-seven times; next comes שיר, which we find twenty-nine times, of which twelve with מכתם; מומוד occurs seven times; חבלה five times; חהלה and שניון each once. שניון means a release from Cush the Benjamite; משכיל ; means a stain, caused by a child, a king, or a fact means either direction or leading; חמלה means prayer in all respects; מהלה is praise to God for all His bounties; as to שיר the opinions differ. Some say that each Psalm is a song of salvation, which is really applicable to all Psalms headed by this word except lxxxviii. 2, which they apply to prayers in exile; others say that these Psalms were used for the daily and additional sacrifices. It seems to me that שיר refers to some wonderful event; in general it bears the meaning of מומור, which is difficult to explain, and which I believe to have been accompanied with singing and musical instruments, although this can scarcely be the case with the 63rd Psalm. But if it was originally recited only, it is not at all impossible that later on it was accompanied with song and music. As to the Psalms which have no headings and those which are introduced by הללויה, הללויה, and הודו we shall give our opinion in its proper place.' This we shall omit, not belonging to the headings strictly, but being deductions from the contexts of the Psalms which are excluded in this essay.

ينبغى ان نذكر ههنا اصول ما يجب ذكرة من الالفاظ التى ذكرت فى عنوانات المزامير ونذكر معنى كل لفظة منها: فنقول انها سبعة وهى מזמור، מכחם، שור. משכיל، תפלח، תהלח، وهذا السبع

قد تقترن بعضها مع بعض وقد لا تقترن. وذلك أن صاهار وساد يقترنا[ن] عى الله موضع، ولفظة واللاداط تقترن مع والاداد والله في موضع واحد פתם משכיל להימן האורחי. وتقترن مع חפלה וيضا وתם משכיל לרוד حمالها حصلام معلم فهذه الذ تقترن بعضها مع بعض. والد الاخر اعنى שניון. מכתם. תהלה وجدناها مفردة. وينبغى أن نتبع ذلك بذكر عددها فنقول. أن لفظة ١٥١٥١٦ هي كثيرة العنوان وجملتها ١٤٠ ولفظة שור כמ י"ב זבת , مع لفظة מוכור פמשביל יו ثلاثة تقترن مع غيرها وهي רחש. להימן. בהיותו במערה. وמכתם سبعة اول في אשרי والستة في באיל. وתפלה خمسة ולרוד וثنين. למשה, לעני, במערה, פתהלה א' ארוממך אלהי. פשניון א'. פיצי וו נייב" משים לשם וلسبعة فمعنى الله الله عن دالا در الاد ومعنى الدام فهو اثر اما ولد او ملك او فعل. والاداط معناها تختلف في المزامير في معنى الرشد والهدايا. ومعنى ١٩٥٦ هو شخوة لخال ومسلة الله في الخلاص وانجا: الوعد. ومعنى المائلة هي في مديحة الله على خليقته وحسن تدبيرة وبسط رزقه وعجائبه. وقد تختلف المعلمين في لفظة سا٦ فبعضهم قال ان كل هاهاد في عنوانه ساد فهو ساد العالاة وليس ثم ما ينقص عليهم هذا الاصل غير موضع واحد وهو יוי אלחי ישונתי فأن ليس فيه ذكر تعادلا فقالوا اند ساد العالال وانما وصفوا كيف كانوا يدعون الى الله تعالى في الداراه. وبعضهم قال أن الساد يقال على المراهد أو الا ١٥٥٥. والذي يقرب منا هو انه ذلك الا ١١٣٠ تسبقه حادثة عظيمة وفي ما بين جمع وهو في كل موضع بحسب ما يحتماء الـ ١٥١٥ ومعنى מזמור صعب في التخريج جدا. والذي يقرب فيه انه يقول على ضرب آلة ولحن نشاكلها فان وجدناها في مواخع يظن فيها انها تبطل هذا الاصل مثل בהיותו במדבר יהודה. فينبغى أن تعلم أن وأن كأن أول ما قيل ذلك الهماها بغير آلة ولحن فليس بد من أن يكون قد اعادوه الداهادداه على ضرب ولحن. قهذا الباب قدمنا ذكرة ههنا اصل مكفى فبقى علينا ذكر المزامير التي ليس لها عنوان والتي في اول المراالة والذي في اول ١٦١٦ والذي في عنوانه لأهديه، ونعن نذكر كل واحد منها في اول عاهد ذكرة فيه واحدة من هذه الالفاظ:

Abu-'l-Walîd R. Jonah ibn Jannâh 1 does not afford much

1 See The Book of Hebrew Roots, Oxford, 1875.

material for our subject, and he will rarely be quoted here. Two important commentaries are at present lost, (1) that of Joseph ibn Stanas, Santas, or Satanas (who lived in the tenth century), quoted in another commentary 1; (2) that of Moses ibn Jiqatilia (Moses Kohen), mentioned by Abraham ibn Ezra 2 and by Tanhum 3. Solomon of Troyes, known as Rashi (who died 1105), relies much on the Agadah; sometimes we shall find him agree with those who suppose the titles to refer to instruments.

We now come to the most acute commentator, the well-known Abraham ibn Ezra, who paid a visit to London in 1157. Whilst he seeks to shew by enigmatical hints that Moses cannot be the author of the whole Pentateuch, we shall find him most conservative in the Psalms, unless the anonymous view mentioned in the following preface is his own 4. He says:—

'This book of Tehiloth contains songs, with the name of either the singer or the author prefixed; many, however, are anonymous, such as i, ii, xei and the following Psalms. The commentators are divided as to the authorship of the Psalms. Some say that the entire book is by David, who was a prophet, as it is said, "According to the commandment of David, the man of God 5," an expression which is used in Scripture of a prophet. David also says, "The Spirit of the Lord spake by me 6 (which means, who speaks with me), and His word was on my tongue." When we find the name of Jeduthun together with that of David in the title to a Psalm, the meaning is that David is the author and that he gave it to Jeduthun for performance, for he was one of the chief singers. Psalm lxxii is a prophecy of David concerning Solomon, his son. Psalm xci is also by David, which he gave to the sons of Moses for performance. The same is the case

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Dr. Harkavy's הרשים גם ישנים literary appendix to the weekly המליץ, Nos. 3 and 4.

<sup>&#</sup>x27;ee 3 Pss.

Printed in the so-called 'Rabbinical Bibles.' Neh. xii. 24.

<sup>6 2</sup> Sam. xxiii. 2.

with the names of the sons of Korah and Heman. Psalms lxxix and cxxxvii are prophecies of David, similar to that of the birth of Josiah 1. Others say that there is no prophecy in the Psalms, and therefore it is put together with Job and the "Megilloth," as is shewn by the expressions sing and prayer. According to their opinion Psalm exxxvii was composed in Babylonia. The same is the case with the Psalms which are headed "of the sons of Korah," which were composed by the sons of Heman in the Babylonian captivity, as is clear from the fact that these Psalms contain matter concerning this captivity, which is not the case in those of David. Asaph, the author of the Psalms, was also one of the Babylonian captives, and not identical with the contemporary of David. Ethan the Ezrahite composed his Psalms on the destruction of the empire of the family of David under Zedekiah. As to the anonymous Psalms, the compilers did not know the names of their authors; the same is the case with the "sons of Korah," when they did not know the name of the individual authors. Psalm exix they say was composed by a young captive in Babylonia, who was greatly honoured there, as appears from the following verses: "Wherewithal shall a young man cleanse his way?" (ver. 9); "I am small and despised" (ver. 141); "Princes also did sit and speak against me" (ver. 23).

'My opinion, however, inclines towards the words of our wise men who say that the whole book was written by the Holy Spirit. As to the word "song" (שיר), we find it also applied to the prophecy in Deuteronomy xxxii; the expression "prayer" (חפלה) we find applied to the prophecy of Habakkuk iii. I, and Isaiah lxiii. I7. Whenever we find in the superscriptions לדור "to David," it means that the Psalm is either by David or a prophecy concerning him, similar to Psalm lxxii, which was written with reference to Solomon. Psalm xci is by Moses, and the Psalms marked "to Asaph" are by Asaph, the contemporary of David, "who prophesied according

to the king 1." The sons of Korah, the sons of Heman, lived also in the days of David (comp. 1 Chron. xxv. 5). As to the word השלמה, Psalm lxxii, "to Solomon," it means a prophecy concerning him or concerning his son, the Messiah as it is said, "And David my servant shall be king over them 2." Servant here is used as in the passage, "Fear not, O Jacob, my servant 2." The Psalms which have no author's name may still be by David; as Psalm cv, where no name is mentioned, is, according to 1 Chron. xvi. 7, by David, who handed over the Psalm to Asaph. As to the objection against the authorship of David, on the ground that the book is not introduced with the name of David, is it not the same with Genesis, of which no one 4 denies that it was written by Moses, for such is the tradition, although the book does not begin with the words, "And God spake to Moses?"

"The Gaon (Saadyah) says that this Psalm was composed by David, who gave it to one of the singers to sing it constantly, according to the use of the word מלמוח Others think that this word means "the chief over the singers," like מליהם המנצחים. And this is right; the has a patah (denoting the article), because he was perfectly known. שלמות means two melodies. Others take it as an instrument. I believe that there were in Israel songs and praises in different melodies; means the beginning of the song, thus the melody is written with it; the same is the case with המעלות מעלות מעלות המעלות the same is the case with המעלות מעלות המעלות המעלות the same is the case with המעלות המעלות the same is the case with המעלות המעל

In general Ibn Ezra takes the enigmatical superscription as the opening words of a song, to the melody of which the Psalm was sung.

Contemporary with Ibn Ezra is the Karaite Jacob ben Reuben, author of the Book of Richness, of which a MS. exists in Paris. There is not much that is new in it. The same is the case with the lexicon of Solomon Pirhon, or Parhon<sup>8</sup> (who flourished 1169), and the Karaitic lexicographer, Ali ben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I Chron. xxv. 2. <sup>2</sup> Ezek. xxvii. 24. <sup>8</sup> Isaiah xliv. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> See, however, his commentary on Gen. xii. 7. <sup>5</sup> See p. 11.

<sup>6 1</sup> Chron. xxiii. 4. 7 2 Chron. ii. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Edited by G. S. Stern, Presburg, 1844.

Soleiman, who compiled his work from predecessors1. Shortly after Ibn Ezra follows the famous David Qimhi<sup>2</sup>, who in his short introduction, after having quoted the passages of the Talmud given above 3, concludes that 'David composed the Psalm with the help of the Holy Spirit, to be distinguished from prophecy. And although David, Jeduthun, Heman, and Asaph are called prophets, they are so only in a certain degree, for prophecy is classified in various degrees, the one higher than the other 4. Daniel, for instance, who had visions in dream and when awake, did not reach the level of Isaiah, Ezekiel, and the other prophets; therefore his book is included amongst the Hagiographia, which means books written with the aid of the Holy Spirit. The Psalms composed by David he gave to the singers to recite, viz. to Asaph and his brethren (comp. 1 Chron. xvi. 8, Ps. cv), to Jeduthun (Ps. lxii. 1). There are Psalms which refer to events which happened to him or to Israel when fighting with their enemies; others contain prayers and thanksgivings, without allusion to any special occasion. The Psalms which are headed לדוד and those without headings are by David. לרור, however, sometimes signifies "concerning David 5." David incorporated in his book a prayer which he found and which was referred by tradition to Moses 6; he also spoke of events after his time, e.g. the Babylonian and other captivities, and pronounced consolation in view of the restoration of the house of David to its former position. The Psalms of all kinds were recited, some with, some without, an accompaniment of music. We do not know now the meaning of the various words found in the superscriptions.' Here David Qamhi quotes the Talmudic passage on נצוח, etc.7

At the beginning of the third chapter he writes as follows: מנצח is the chief musician, who distributed their parts to the singers and players. Accordingly we find always מלמנאה and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MS. St. Petersburg, No.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rather Qamhi, flourished from to 1230. <sup>3</sup> p. 7.

According to Maimonides. See The Guide of the perplexed, transl. of Dr. Friedländer, vols. ii and iii.

<sup>•</sup> Ps. xc. I. See p.

never למשורר. Comp. Habakkuk iii. 19; ו Chron. xxiii. 4, xv. 21. There were chiefs for the instruments called and מינית and נגינות; and with the accompaniment of these instruments the various Psalms were recited, each to some wellknown melody; for music is a great science, which attracts the intelligent soul, and it is included amongst the external sciences. The instruments used in the Temple for accompanying Psalms were the nabla, harp, cymbal, trumpet, and horn, of which each was distinguished by its special style of music. One of the tunes is called עלמות , others are called משכיל, נגינות, נתית ,שניונות ,נחילות ,שניונ , מכתם. There are instruments called עונב , עשור, and מנים, each of which is recognised by its notes, as those acquainted with this science are aware. We find (1 Chron, xxiii. 5) "And four thousand praised the Lord with the instruments which I made to praise therewith," but it is not known whether those who used the instruments also sang the praises, or whether the singers were facing the players. Comp. also 2 Chron. vii. 7 and xxix. 28. The trumpets were blown by the priests (Num. x. 8); the other instruments were played by the Levites (2 Chron. xxix. 26)2.

Before returning to another Arabic commentator, we may briefly notice a commentary on the Psalms by Isaiah of Trani, the elder (who lived about 1230), which is chiefly based on Abraham ibn Ezra. MSS. are to be found in Paris (No. 217, 3) and Parma (No. 308). Some glosses are to be found in the Bodleian Library which seem to belong to the same school 3.

The dictionary (MS. in the Bodleian Library, No. 1484 of the New Catalogue) of Moses of England (who lived early in the thirteenth century) will be rarely quoted here.

<sup>1 1</sup> Chron. xv. 20; Ps. xlvi. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Qamhi's commentary to the Psalms has been printed many times, and there exist Latin translations of it. The last edition of the first book only, by Dr. Schiller-Szinessy (1883), pretends to be based upon twenty MSS, and three early editions, yet it does not offer a single variation, and is therefore uncritical.

<sup>\*</sup> MS. No. 221. See Mr. H. J. Mathew's Notes . . . on Psalms, etc., in the Isr. Letterbode, iv. p. 1 sqq.

Thanhum ben Joseph of Jerusalem (who lived about 1240), although somewhat of a collector, is of importance on account of his quotations from other authors. He was a good grammarian, and holds himself free from the Agadah. Unfortunately only fragments of his commentary on the Psalms are preserved in the St. Petersburg Library 1. From the extracts which will be quoted later on, it may be concluded that he does not believe David the only author of the Psalms.

We have seen represented the East and Spain; there remain still to be added Abraham Remokh of Barcelona and Menahem ben Solomon Meiri of Perpignan, both Catalans. We append the text and translation of the latter's preface to the third Psalm, from which his opinion may be learnt <sup>2</sup>.

'After having taken note of this preface you will remember what we said in the name of our Rabbis, viz. that David wrote this book at the direction of ten elders 3. That means to say that each of them composed some of the Psalms, which David incorporated in this book, together with those which he had composed himself. These ten elders are Adam, Melchizedek, Abraham, Asaph, Heman, Jeduthun, Moses, and three sons of Korah; but this is only an Agadic saying. Literally said, it may possibly be the case with some Psalms, e.g. with the one headed 'Prayer of Moses', which David may have found and inserted in his book; but for the other Psalms, David is the author, and gave them out to the Levites, who are called in general the 'sons' of Korah, to sing them in the service before the ark. Some of the more important Levites, such as Asaph, Heman, Jeduthun and his brethren, he mentions by name. Comp. I Chron. xvi. 6; Ps. lxii. I. Even 'Moses' (Ps. xc) may be the name of some well-known Thus David is the author of all the Psalms provided with names, as well as the anonymous ones. The rabbis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Codd. III and 183. I am indebted for the extracts to Magister J. Israelsohn.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MS. Bodl. Lib. No. 325. See Hist. litt. xxvii, p. 528 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See p. 6.

<sup>4</sup> Ps. xc.

have, moreover, enumerated ten terms expressive of praise, with the meaning of which the Psalms were composed 1; in our opinion, however, these are merely synonyms with one meaning. Some of the Psalms are provided with superscriptions respecting the musical instruments used when they were sung, but we do not know whether the Psalms without such title were simply recited or were also sung with musical accompaniment.' Meiri enumerates the various headings which mention instruments, although he thinks that some of them might bear another meaning, which he promises to explain when the time comes. He gives then the names of instruments used in the Temple service, but not mentioned in the titles to the Psalms. The general expression למנצח he explains as denoting the chief of the singers and the musicians, for we nowhere find the expression 'to the musician' or 'to the singer 2,' but only to the chief of them, who distributed the Psalms to the performers on different instruments, such as שמינית and others, of the true meaning of which he says that he is not sure, but he will attempt to explain it in its proper place.

ואחר שתדע הקדמה זו צריך שתזכור מה שכבר קדמנו מדעת רבותי ע"ה שע"י עשרה זקנים חברו דוד ספר זה. וכוונתם שכל א' מאלו העשרה חבר קצת מזמורי' וחברם דוד בספר הזה עם המזמורי' שחבר הוא מעצמו זכבר ביארנו שעשרה זקנים אלו הם אדם הראשון מלכי צדק אברהם אבי אסף הימן ידותון משה ושלשה בני קרח וזהו דרך דרש אלא לפי הפשט איפשר שיהיה כן בקצתם כמו תפלה למשה שאיפשר שמצאה וכתבה בספרו אבל השאר יראה שחברם דוד והיה נותנם ללויים שהוא קוראם דרך כלל בני קרח לומר בהן בדוכן לפני הארון והזכיר מן הלוים בפרט לרוב חשיבותם. אסף והימן וידותון ואיתן האזרתי והוא שכתו' אז נתן דוד בראש להודות ליי' ביד אסף וידותון ואחיו. ובן ראיה אמרו למנצח על ידותון מומור לדוד ואף למשה איש האלי"ם איפשר שהיה לוי מיוחד בדורו ובולם חברם דוד עם אותם שלא הוזכר בהם שום אדם או שהוזכר בהם לדוד לבד. ועוד דרשו ר'ז'ל שספר זה נאמ' בעשרה לשונות של שבח בניצות לבינון במזמור בשיר בהשלוה. בברבה בהודאה באשרי בהללויה.

ולרעתינו כלם עניו א' במלות שונות אלא שר'ו'ל דרשו ניצוח וניגון לעתיד משכיל ע"י תודנמן לדוד מזמור ששרתה עליו רוה הקדש תחלה וא'ח'כ אמ' שירה מזמור לדוד שאמ' שירה וא'ח'כ שרתה עליו רוח הקדש וכן יש מן חמומורי' שנתיחסה זמירתם לכלי זמר לא ירענו אם אותם שלא נכתב בהם כלי זמר היו נאמרים בשירת הפה לבד או אף אם הם כלי ניגון שלא נכתב וכן הוא חלוק שמות בלי נינון לא נורע לנו והנה מצאנו למנצח בנגינות וכז למנצח על הנחילות למנצח בנגינות על השמינית. שניוו לדוד. למנצח על הנתית. מכתם לדוד למנצח על אילת השחר. לדוד משריל מזמור לדור להזכיר. למנצח על שושנים למנצח לבני קרח על עלמות למנצה על מחלת למנצח על יונת אלם רחוקים. למנצח על שושן עדות. מכתם לדוד ללמד. שיר המעלות וכל אלו הם רובם כלי שיר ומיטוטם איפש" שפירושם בענין א' כמו שיתבאר כל א' בפרטיו ומשמות כלי הנינון עד שלא נכתבו בראשי המזמורים נבלים וכנורות ומצלתים חצוצרות טונב מינית עשור ומלת למנצת יראה שהיא כללית והיא נאמרת לממונה על כל המשוררים והמנגנים זלא תמצא בשום מקום למנגן ולא למשורר אלא למנצח כלו' שיהא ניתן המזמור על ידו להזמר באי זה מכלי הניגון הנאות אילו לפי עניינו פעם על הכלי הנקרא נגינות פעם על השמינית. וכז בכלם וטעם : השמות לא נורע ל[נ]ו אלא שבפרטים יתבאר קצת טעם בקצתם

Remokh inclines more to philosophical interpretation, but he is interesting on account of his quotations, unfortunately all anonymous.

The last author to be noticed is Immanuel ben Solomon of Rome (Manuelo, the friend of Dante), who has still a certain originality. Finally we have to mention an anonymous commentary by a Spanish author, MS. of the Bodleian Library, No. 332, and the Arabic Dictionary of Saadiah ibn Danân (composed 1486), MS. of the same library, No. 1492. Here we stop with the Jewish interpretation. Mendelssohn and his followers are too modern, and belong more to the beginning of the critical school.

It remains to give the interpretations of the titles according to the translators and commentators who have been enumerated. One commentator often follows another; but we shall avoid repetitions as much as possible, though sometimes it will occur inevitably when full texts have to be quoted.

and

#### מומור—Psalm III.

0'. Ψαλμός. Σ. ὧδη. Ι. V. psalmus.

Targum everywhere translates חושבתתא את תושבתתא, praise. The rabbis observe that this Psalm ought rather to be headed אָקינה, lamentation. This remark would be satisfactorily met by Dr. Graetz's hypothesis, that מומור is a general expression, indicating that a new Psalm begins, when this is not done by a special heading. That is the reason why Psalms i and ii are reckoned as one, since there is no separation between them.

S. مقال لداود مجد الله به في هربه من بين يدى אבשלום ابنه. An utterance of David's, in praise of God, when he fled before Absalom his son.

A. D. and A. W. التسبير والتمجيد, praising.

#### למנצח בננינות מזמור לדוד-...Psalm IV.

Ο'. εἰς τὸ τέλος ἐν ψαλμοῖς બ̞δή, taking κατας from και, eternal, end. 'Α. τῷ νικοποιῷ ἐν ψαλμοῖς μελῷδημα, scarcely from και, to be victorious. Σ. ἐπινίκιος διὰ ψαλτηρίων. Θ. εἰς τὸ νῖκος ἐν ὕμνοις ψαλμός.

I. In finem, Psalmus Cantici ipsi David. V. In finem, in carminibus, psalmus David.

Tg. לשבחא לחינניתא חינניתא להוד, to celebrate upon an instrument the praise of David.

S. قول لداود يسبح به المواظبين بالحان. A saying of David's, with which the constant (Levites; מנצח derived from לנצח ולנצח Chr. xxiii. 4) praise in (various) tunes.—Sy. Y. A. to the chief of the Levites to be sung with an instrument of more than one tune (comp. נגינת Ps. li. 1).

בים לוצח לנצח על מלאבת בית " לנצח על עשי המלאכה שוררים לאבדה ביש ביש מנצח وقوله לדוד يعنى דוד عم المستحت للמשוררים ואعلم لهم النشيد فيجوز ان كان رسمهم ان اذا وقف المساדר حدا مناحات " ان حضره شي يقول من نفسه قال والا قال ما تعلّمه من غيره لذلك اسمى المعلّم מנצח أنحو قوله מבין עם תלמיד وفي ذلك يقول למנצח לירותון מומור לדוד المستحت الذي له المناמור דוד والمستحت على القول هو ידותון والكثرة מנצחים. (נכן) وكل למנצח בננינות الحان أجمات means to instigate to work (I Chr. xxiii. 4; Ezra iii. 10), the instigator is called מנצח מנצח לדוד heans that David instigated the singers, by teaching them the method of recitation.

It is possible that when the singer stood before the altar he presented to him a song of his own or something which he had learned from others. Therefore the teacher is called מנצח, as in the words 'the teacher with scholar' (I Chr. xxv. 8); and so it is said in the title of Ps. xxxix, 'to the instigator, to Jeduthun, Psalm of David,' i.e. the instigator who was the author of the Psalm was David, and the instigator for writing it was Jeduthun. The plural form is means tusez.

A.W. to the chief.—P. to king David.—MN. למנצח הוא הלוי המנגן For Tm. see VI.—Imm. the chief of the singers on a certain instrument.

#### למנצח אל הנחילות מזמור לדוד--PSALM V.

Ο΄. ὑπὲρ τῆς κληρονομούσης; תול from לחֹ, to inherit, read as מֵלֶם, participle. So the Agadah and Rashi, the nations taking away the inheritance. (Sy. mentions also this explanation, saying that it is against the grammar (it ought to be תולחו), and against the contents of the Psalm, where there is no reference to any inheritance.) 'Α. ἀπὸ κληροδοσιῶν. Σ. ἀδὴ τοῦ Δανὶδ ἐπινίκιος ὑπὲρ κληρουχιῶν.

I. pro his qui haereditabunt.—V. pro ea, quae haereditatem consequitur.

Tg. לשבחא על חננץ, to praise upon an instrument.

S. הנחילות אל הנחילות ולהדי אל הנחילות ווא שני אל הנחילות וואל משה פישתנה ויחל משה פישתנה ויחל משה פישתנה ויחל משה פישתנה וויחל the indefatigably praying Levites praise, deriving ויחל (Exod. xxxii. 11).

ومن ذلل (מחלה) قولة למנצח אל הנחילות للمستحت على A. D. والاوجاع والامراض يعنى ضربات الدלות وعلى ما يشرح في نفس الמזמור كقولة כי לא חפץ רשע אחה واشبة ذلل. وقد فسروة قوم من נחלה وهو قول ضعيف وان استدل صاحب هذا التفسير بالماسرة بان فيها دلا طها داملة برا ملاهم دا مدايلة ضعيف لان رسم الماسرة تضم الفاظ تشبه في المنطق لا في التفسير كما ضمت الدلاة للسرة تضم الفاظ تشبه في المنطق لا في التفسير كما ضمت الدلاة مع الام دار أنهم وإيضا مراحة المولادة مع الدلاة بدلا المستحدة على المنطق الله ويقا المراحة المولادة مع الدلاء والمالة المعادة الم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See the Massorah, where there is the following reading, בר מן נ'אל.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jerome.

which includes תחלה under the rubric נחלה. But that is a weak argument, since it is the habit of the Massorah to put together words according to the sounds, and not according to the meanings, e. g. עירה; (Mic. v. 3; 2 Sam. xix. 8); העירה; (Ps. xxxv. 23; 1 Chr. xv. 15).

Sy. Haya (in Qamhā), Imm. Meiri, R. S. D. explain it as an instrument, to which three of them give the derivation of the Talmudic ment, to which three of them give the derivation of the Talmudic ment, to which three of them give the derivation of the Talmudic (Mishnah, Baba Qamâ x. 2), 'a multitude of bees,' i.e. the instrument sounds like the noise of bees. Sy. Y. and A. derive it from החלה, sickness (Ezek. xxxiv. 4), 'those who are sad in heart,' i.e. Israel in exile.—Rashi and Imm. refer it to the multitude of the nations coming upon David, deriving it from above.

J. R. לכפומיני מל' נחלה מכתך במשקל נדיבות וקרא לשארית ישראל בלשון נקבה כי הם בצאן נחילות שנ' את הנחלות לא חוקתם וי"א על נחלת בלשון נקבה כי הם בצאן נחילות שנ"א על אבילי ציון כי הם בצאן נחילות ור"א הוא בלי ארץ כי לקחו הנוים וי"א על אבילי ציון כי הם בצאן נחילות ור"א הוא בלי (Jer. xxx. 12); השיר is analogous to the form of חלה. The remnant of Israel is spoken of in the feminine form because they are the sickly flock (comp. Ezek. xxxiv. 4). There are other opinions: 1. הדיבות refers to the inheritance taken away by the heathen; 2. to the mourners of Zion (the Karaites), who are the sickly flock; 3. musical instrument.

A.S. לחל من المرض وقيل ان منه למנצח אל הנחילות وانه مقام אלה הנחלות Some את הנחלות לא חוקתם. وقيل انه من انتحال مقام אלה הנחלות take מחילות as in Ezek. xxxiv. 4, illness; others take it in the sense of inheritance, comp. Josh. xix. 51.

#### למנצח בנגינות על השמינית-PSALM VI.

O'. ἐν ὕμνοις, ὑπὲρ τῆς ὀγδόης. ΄Α. ἐν ψαλμοῖς ἐπὶ τῆς ὀγδόης. Σ. διὰ ψαλτηρίων περὶ τῆς ὀγδόης.

I. pro carminibus, pro die octava psalmus ipsi David. V. in carminibus, psalmus David, pro octava.

Tg. לשבחא בנגינתא על בינרא דתמניא נימיא, to praise with song on a harp of eight cords,

قول لداود يسبح به المواظبون باللحن الثامن: اتنا استدللنا على S. المواقعين كان لهم في القدس ثمانية لحان كل قوم منهم متوليون الليوايين كان لهم في القدس ثمانية لحان كل قوم منهم متوليون. To praise in the eighth tune. This proves that the Levite had in Jerusalem eight different tunes, of which separate groups made use.

A.D. Sy. an instrument with eight cords, على الد اوثار.—Y. on the eight horn, which is the Ishmaelitic dominion.

שתרו אותם על שם כלי השיר בכתו' בכנורות : J. R. says the same על השמינית לנצח יש בו ח' יתרי׳ ולעתיד יהיה בי' שנ' עלי עשור. ויש שיפתור אותו על מלכות שמינית וביאורו כי דניאל ראה חיותא רביעתא ליה קרן עשר, דע כי יש לאדום י' מגדלות בי' ארצות והם. ברומה הבקוסטנדינה ובפרנניאה וכולגריאה ודרגן וגרנן ופארמן ובאסכנדריאה ועכה ואנדוכיא. לקחו מהם בני ישמעאל ג' אנטוכיא ועכה ואסכנדריאה נשאר להם -ז' ככתו' משתכל הוית בקרניא ובאשר לקח ג' ונהיה כא' נקרא שמינית Some explain נגינות by a musical instrument with eight cords (comp. 1 Chr. xv. 21), later with ten (Ps. xlii. 4). Others refer it to the eighth kingdom, which is represented with ten horns (Dan. vii. 7). Know that the Christians possess ten fortresses (capitals) in ten countries, viz. at Rome, Constantinople, in France, Bulgaria, Darghân, Jorgân, Armenia (l. וארמן ?), at Alexandria, Acco, and Antiochia; the last three having been taken from them by the Arabs, there remained seven, and the three taken by the Arabs, taken as one, make eight, and to this event the word השמינית refers.

A. S. مملكة ثامنة وقيل بثمانية اوتار, the eighth kingdom, or an instrument with eight cords.

שמינית قيل لحن ثامن بعد .chief of the tunes, لراسر الالحان, the eighth سبعة الحان متقدّمة قبلة. والاصحّ انه آلة ذات تمنية اوتار the eighth tune after the preceding seventh; the true sense, however, is that it is an instrument with eight cords.

Im., after having the usual opinion, adds the following: Since this Psalm refers to an illness, it is possible that שמינית means the double of a quartan fever.

PSALM VII. שניון לדוד אשר שר ליהוה על דברי כוש בן ימיני—.

Ο΄. δυ ἦσε τῷ κυρίφ ὑπὲρ ('A. Σ. Θ. περὶ) τῶν λόγων Χουσὶ υίοῦ 'Ιεμενεί. I. V. psalmus David, quem cantavit Domino pro verbis Chusi filii Emini (V. Jemini).

Tg. תרגומא דאודיתא לדור די שבה קדם יי' מטול די אמר שירתא על. The interpretation of 'thanks- giving of David' is that he praised God by composing a song concerning the destruction of Saul, son of Kish, of the tribe of Benjamin.

مقال لداود سبع به الله تسبيع انتصار في سبب دالله به الله تسبيع انتصار في سبب حالله به الله النصل الا استخرجناه من غرض ما في هذا الفصل is rendered 'asking assistance'

in the matter of Cush, without any ground except the contents of the Psalm.

Sy. renders , dedication to David, without reason; he gives another explanation from we to err, with allusion to David's repentance after cutting off the sleeve of Saul's cloak (I Sam. xxiv. 6).—Y. also derives it from we, meaning Saul's injuring David.

A.D. علية.—A.W. love and pleasure (so I.E.), or occupation with music. So Tm.

هو عندى مثل عدام الله (Habakuk iii. 1): هو عندى مثل عدام المام الله الله الله العناء لحن من الحان.

A.S. بعليم الرغبة في الدين وبجوز ان مثله ادر سنة داكل راغب الكل من فيه وقيل في سناه شجو ومثله قيل لا سناداه وقيل ان الكل من الكل من (Prov. xx. I) may perhaps be taken in the same sense. Others translate שניון here and Habakuk iii. I by 'affliction,' and others by 'humility.'

S.D. مَلْرَب ملدٌ وقيل انطراب النفس, sweet music, giving pleasure to the soul.

Most explain it as the name of a musical instrument, to which Meiri adds that Cush liked it for its sweetness of tune.

Cush is taken by David Qamhi to mean Saul; so also Imm. and Tm., who say that he was called Cush, a negro, in jest, because he was a most handsome man. He adds: perhaps David called him Cush ou account of the cruelty which he had shown to him and the priests of Nob.

#### PSALM VIII.—למנצה על הנחית.

Ο΄. Σ. ὑπὲρ τῶν ληνῶν (i. e. ΠἱΡ϶Π). ΄Α. Θ. ὑπὲρ τῆς γετθίτιδος.

I. V. pro [I. lacis] torcularibus.

Tg. לשבחא על כנורא ראתי מגת חושבחתא, on the harper which came from Gath.

בעל לגופר בשיים יא ולפוליתים אין ועובד אדום ולגופוט: פני בישלתי שם S. To praise by the constant (Levites) the House of Obed Edom the Levite. Opinions differ as to the word הגתית, but the right one is that which I have propounded.

 Y.),—an opinion without proof. Others ran concerning the feast of pressing the liquid. I agree with the first opinion, that it is a term analogous to שמינית, נגינה, etc.

Y. says it means reciting tunes (short tunes) in dancing at the time of the vintage, being derived from ns, a winepress. He mentions another explanation of nns, referring it to the nations trampling on Israel as on the wine. Most explain it as an instrument, either of the shape of a winepress, or which came from the town of Gath, or exported to Obed Edom.

J.R. י"א דוד ירקד וישחק לפני ה' באיש שידרוך בנת. וי"א ישים אויבי אחד ישראל תחת כפות רגליהם וידריכם כנת. וי"א זה המזמור אמר אותו אחד ישראל תחת כפות רגליהם וידריכם כנת. וי"א זה המזמור אחד מכני עובד ארום הגתי. וי"א הוא שם כלי שמו אורננון ימלאהו רוח ויזרו . There are various opinions concerning the word הגתית כמוהו עשה מלך אדום ושמו גתית opinions concerning the word ביתית . David danced and rejoiced before God like a man who treads the winepress; 2. David will place the enemies of Israel under his feet, and tread upon them; 3. This Psalm was composed by one of the children of Obed Edom of Gath; 4. An instrument like an organon, which is filled with air, and let out as is the case with a התית.—A.S. mentions the opinions of A.D. and others, and adds the following new one, ולבום לבום של יובום, which is not intelligible.

דות והא חוד היי וללכי ולשתיי. وفيل انه והא ליי من וללוים ולללט פשלט ולפקאבים فهو منسوب الى עובד אדום הגתי من וללוים פשלט ולפקאבים فهو منسوب الى עובד אדום הגתי من וללוים والمصاררים اى انه كن له فيه لحن ما يقوله في المصرح الى انه استخرج An instrument (so also S.D.) or a tune; in both cases it must be referred to Obed Edom of the Levites, who had the speciality of them for the Temple service.

Imm. says on the melody sung at the winepress or made on a woman of Gath.

# 

Ο΄. εἰς τὸ τέλος ὑπὲρ τῶν κρυφίων τοῦ υἰοῦ ψαλμός (nin) y from τος τοῦ οἰοῦ μελῷδημα (youth, from ڍ κερὶ τοῦ θανάτου τοῦ υἰοῦ. ἀσμα (nin) y two words, on the death). Θ. Ε΄. ὑπὲρ ἀκμῆς τοῦ υἰοῦ. ψαλμός (like 'A. S'. in full bloom).

I. propter occulta filii (like O'). V. pro occultis filii.

Tg. לשבחא על מיתותא רנברא די נפיק מביני משריתא. To praise the occasion of the death of the man who came out from the camp (Goliath).

قول لداود يسبر به المواظبون من الدن الليواني بلحن خُفي .S

השדתם: تفسير احد هذه الثمانية للحان لحن يقال له עלמות وهو مسترق خفى يتصرّف من دעלם فاذا نصب صار עלמות فلان وفى الليوانيين To praise, by the constant (Levites) of Ben the Levite, with a hidden tune. That is, one of the eight tunes, which is called הישל למות, which becomes אנלמות the construct form. There was a chief Levite with the name of 12 (1 Chr. xv. 20)1.

A. D. says<sup>2</sup>: 12 means a struggle. Some commentators think that this title refers to the death of Absalom, but that is contrary to the behaviour of David, as described in 2 Sam. xix. 1. Others refer it to the death of the child of Bathsheba, an opinion which has no value. Others take נבל for גב, which I shall not even take the trouble of refuting. Others take nuz du as one word, 'youth,' and as white, translating 'the youth which become white;' this is against all grammar. I take it as follows: 'To the instigator, on the occasion of the death of the champion Goliath (1 Sam. xvii. 14), the 5 is euphemistic, as in Arabic sometimes. [I have explained this more explicitly in my commentary on the Psalms, where I have shewn that בן is connected with איש חבנים, and that this last has nothing to do with the word בין. עלמות consists of two words, viz. אין and מוח, 'upon the death.' The Massorah has made it one word here and Ps. xlviii. 15, as in על-בן (Ps. lxxx. 16), על-אם (Jer. xv. 18), and elsewhere.]

قالوا قوم تفسير لا عالم يربد دا ساد كقوله لا لاطالم ساد . S.Y. ويقول ايضا دددا بلا لإطالم، ومعنى لاد اسم الطالماد دا وهو رئيس من رؤساء الطالماد كا ويوله الاطالمان ويقبل الانهال الان والاقرب عندى ان تفسير لا عالم يربد خفاياء الذنوب كقوله لاطوا الطالمان وقوله لا عالم يربد بياض اى نقينا ويتضنا من الذنوب كقوله لالاعالمان وقوله لا إلا يربد بياض اى نقينا ويتضنا من الذنوب كقوله سردود اداله لا لا الانام الدنوب كقوله سردول المالم المحالة والصبي يشتق من لالما ولاحداد ويجوز ايضا لا عام الحداثة من الذنوب بيض واغفر ولا تذكر ولاهم المعالم دلاد العلالمان الدنوب المعالمان الدنول وهو قريب ولم اذكر كل قول وهو قريب ولم اذكر كل قول وهذا القول عندى اجود من كل قول وهو قريب ولم اذكر كل قول

י Dunash attributes another explanation to Saadiah, viz. upon the death of ben, one of the Levites, and that the י in יבן is prosthetical. See also I.E. This opinion Dunash may have found in the larger commentary of Saadiah. Further on Dunash gives Saadiah's explanation as in the text. Dunash himself takes במלבן as a proper name of a warrior, who fought with his tribe against David, and who perished. See Dr. Margulies' essay (see p. 22), pp. 22, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For the text, see Journal Asiatique, 1862, I. p. 383.

ונוש שנא פול מוח Some take וויש שנא פולג. Some take וויש שנא פולג. Some take וויש שנא אל מוח sa an instrument, and מוח as a chief of musicians (1 Chron. xv. 18). Others explain אלמוח 'the hidden sin' (comp. Ps. xl. 8; Job xx. 11), and ישלה 'white,' i. e. purify us (make us white) from sin (comp. Ps. li. 9; Is. i. 18). Possibly אלמוח is derived from by 'youth' (comp. Ps. xlviii. 15), i. e. make white from all which passed in the days of youth, forgive and do not remember it (comp. xxv. 7). I agree best with the last opinion.

Y. also reports several opinions: 1. On the death of the sons, either the one born to Bathsheba, or Amnon, or Absalom. 2. Upon the death of Goliath, called איש הבנים (I Sam. xvii. 4). 3. On the death of Nabal (נבל=לבון; so S.D.). 4. Instrument of Ben the Levite. 5. The white youth (see Sy.). 6. Which he prefers himself is, 'O Lord, make the ignorance (sin) of Israel white,' taking עלמות as one word derived from העלם יעלימו (Lev. xx. 4) and בן an imperative form from לבן white.' I. E. and Q. also mention several explanations which agree with those already enumerated. In one of them the following explanation is given: On the death of a prince of the name of Laben. Rashi-after refuting some of the explanations reported above—says, that the Pesigtha refers this to Amalek. Rashi himself applies this Psalm to the Messianic time when Israel will be regenerated (young) and white (without sin). Rashi continues to say, that Menahem ben Saruq explains, to learn to sing with the instrument of Almuth (לבון as להבין). Then follows the explanation of Dunash.

J.R. וי"א עלמות נכל. וי"א על מות לנצח. וי"א עלמות נכל לבן. וי"א על איש הבינים גלית ויהיה לבן הַבֵּן על מות הוא מהופך נכל לבן. וי"א על איש הבינים גלית ויהיה לבן הַבִּן על מות הבנים. וי"א על מות אבשלום אשר הוא בן. וי"א על מות בן בת שבע. וי"א על עונות נעורים אשר ימי הנעורים הוא עלמות יהיה לבַן ויסלח ככתו' אם יהיו חטאיכם כשנים כשלו. וי"א על מות ישראל שהוא בן על מיתת כשורר ה" The opinions given by Jacob here and elsewhere are already mentioned by older commentators. It will be therefore superfluous to quote him any more. The same is the case with Ali. The Karaitic commentators and lexicographers, as already stated ', are less original than the Rabbanitical ones.

#### מכתם לדוד-PSALM XVI.

Ο΄. Θ. στηλυγραφία τῷ Δαυίδ (? מכתב, see Ali). ΄Α. τοῦ ταπεινά-φρονος καὶ ἀπλοῦ τοῦ Δαυίδ. Σ. (τοῦ) ταπεινόφρονος καὶ τοῦ ἀμώμου Δαυίδ

(both חם, מך, see Tg. to Ps. lvi). Ε΄. S΄. μαχθὰμ τοῦ Δανίδ (transliteration of מכחם).

I. V. tituli inscriptio ipsi David.

Tg. גליפא תריצא לדור. Precious writing of David.

طرق لداود يقول فيه: ان الطرق في لغة العرب مقام الفن S. Peculiar expression. No derivation is given by Saadiah.—Lacuna in Sy.

A.D. בל אסיך A.D. דולנת לדוד נפתט וט לא שם גוש ולית המת פתע המוד מדם מדם מדם 'Stain of David,' showing that there is a spot in this Psalm, as it is said, ver. 4, their drink offerings of blood will I not offer.

A.W. it is possible that מכחם is derived from both, precious gold and stain.

Anon. בתים אות הוא יקר וחשוב כבתם שהוא הזהב וכן כלשון הזה כלו שבו דברים נעימים ונכונים וחשובים ויקרים כזהב וכן כלשון הזה שמעו כי נגידים אדבר. הנה כתבתי לך שלישים שרו' לומ דברים יקרים שמעו כי נגידים אדבר. הנה כתבתי לך שלישים שרו' לומ דברים יקרים וחשובים כנגידים ושלישים שהם חשובים ויקרים. וכדרך שקורין לדברים החשובים והנכונים מרגליות וכן לשון עדות לאסף שפי פאר וחמדה הוא החשובים והנכונים מרגליות וכן לשון עדות עדי שהוא ענין תכשים Salmo preciado, i. e. that this Psalm contains precions words like speak of excellent things,' and (Prov. viii. 6), 'Hear, for I will speak of excellent things,' and (Prov. xxii. 20), 'Have I not written to the excellent things,' i. e. things excellent like princes and chiefs. In the same way precious words are called 'pearl.' And this is meant by the title of עדות (Ps. lxxx. 1), an ornament to Asaph, or the words of ornament and delight, derived from ועדית (Ezek. xxiii. 40), which has the meaning of ornament.

Rashi gives for this word 'crown,' or or 'oppressed and pure,' which Meiri refers to the tune.—I. E. besides his general opinion on the subject mentions the explanation 'lovely Psalm,' derived from is one of the subject mentions the explanation 'lovely Psalm,'

It is remarkable that Ali gives in his dictionary an opinion that at to be taken as מכחב, which explains the LXX (Graetz,

Psalmen, etc., p. ), מכתם לדוד ו $^{1}$  ויט ולפא ליט וויט ולפא מכתם מכתב שנים מכתב  $^{-3}$ . במכתב מכתב מכתב מבתב מבתב מבתב

#### PSALM XXII.—למנצח על אילת השחר.

Ο΄. ὑπὲρ τῆς ἀντιλήψεως τῆς ἐωθινῆς (probably from κικ strength, i. e. of the light). ΄Α. ὑπὲρ τῆς ἐλάφου τῆς ὀρθρινῆς. Σ. ὑπὲρ τῆς βοηθείας τῆς ὀρθρινῆς (from κικ strength, help, see S.).

I. V. pro susceptione matutina.

Tg. לשבהא על תקוף קרבן תדירא רקרצתא תושבחתא לדור. To praise, upon the strength of the daily morning sacrifice, praise of David.

A.D. אילת באט וויפש על אילת השחר פש מהולוג זיגנ ואט וושארית וושורית וושולהיים אורישבון ווישבון ווישבונה ווארית וושולהיים אורישבון ווישבונה ווארית ווארית וושולהיים אורישבונה ווארית ווארית ווארית ווארית ווארית ווארית ווארית refers to the species, as is the case in this superscription. It represents the remnant (of Israel), who rise with the dawn to worship, as the hind rises in the morning to go to the water and quench the thirst. The point of this explanation lies in the feminine form of אילת.

Sy. and Y. translate, 'hind of the dawn,'—as a hind which looks for the honr at the dawn, so Israel at the end of the captivity will look for God their Lord.—Y. adds that this Psalm was said by the aid of the Holy Spirit.—So also Rashi, who mentions other opinions, amongst them is one which refers the Psalm to Esther.—I. E. quotes also some opinions: 1. 'Psalm on the dawn' literally; 2. The name of an instrument or beginning of a liturgy.

Meiri, of an instrument which begins with a weak tune like the dawn.—R. at the strength of the light.

Anon. פי' כה עלות מן איילותי לעזרתי חושה פירו' מומור שמנגנין בו בעלות השחר. ועל דרך הדרש משל על כנסת ישראל שהיא אילת אהבים בעלות השחר. ועל דרך הדרש משל על כנסת ישראל שהיא אילת ישראל הנשקפה כמו שחר ונכון הוא הוא שכל ענין המומור על כנסת ישראל. 'Strength of rising,' derived from איילותי (Ps. xxii. 20), i. e. a Psalm to he said at the dawn. The Midrash refers it to the synagogue, which is likened to 'a loving hind' 'that looketh forth as the dawn.' It is intended to apply the whole Psalm to the synagogue in exile.—S. D. the morning star.

#### PSALM XXXII.—לרור כושכיל.

Ο΄. συνέσεως τ $\hat{\phi}$  Δ. ΄Α. τοῦ Δ. ἐπιστήμανος.

I. intellectus ipsi D. V. ipsi D. intellectus.

Tg. לדוד שכלא, intelligence.

قول لداود يفهم به الناس ليعقّلوا: ان قوله في وسط هذا الفصل . مستراح المادح مو تفسير ما جعلته عنوانا فقال لاداد تاستال فجعل المعتراح المعتراح الناس العقل . To make a man intelligent. The words in verse 8, 'I will instruct thee and teach thee,' explain the heading.

Meiri says it is an instrument which wakes up the heart. Sy. translates 'prophecy.' Y. 'the right direction.'

A. W. translates 'hope and instruction;' P. 'hope.'

Tm. to Ps. lxxiv says as follows: والمعنيان متقربان لان التأمّل للامور النظر فيها وباسبابها وفي كيفية والمعنيان متقربان لان التأمّل للامور النظر فيها وباسبابها وفي كيفية Understanding or reflecting. Both meanings are near one to the other. Reflecting on and seeing into a matter, for knowing the reasons of its causes or changes, are made by the intellect.

אומור אינטידימיינטו פי' מזמור שכל להשכיל כמו לדוד אינטידימיינטו פי' מזמור שכל למכביר כלו' שמשכילין להזכיר והוא שם מהכבד החמישיי ע"מ יתן אכל למכביר כלו' שמשכיל ומבין ממנו ענינים נכונים או כמשמעו לשון מפעיל כלו' שמזמור זה משכיל ומבין . Salmo de Entedimiento, i. e. Psalm of understanding to make others to understand, as להזכיר (Ps. xxxviii. 1), which are both of the hiph'il form. It means either that people will learn from it right things, or in the usual sense, viz. this Psalm will make the nations to understand and be warned, as in ללמד (lx. 1), which means to teach the nation the matter of the Psalm.

# PSALM XXXIII.—No title in the Hebrew text; most likely there was none in the LXX.

Ο'.  $\psi$ . τοῦ Δ. Origen says, ἀνεπίγραφος παρ' Ἑβραίοις καὶ παρὰ τοῖς τρίσιν<sup>1</sup>. Ε'. S'. τῷ Δ.

I. in finem, psalmus ipsi D. V. psalmus D.

ان هذا الصحاد وان كان لم يجعل له :Saadyah writes as follows قول مستاد وان كان لم يجعل له : قول مستاد مستاد مسارة اذ قول مستاد عنوانا بالاقرب ان يكون معناه صداد الم Although . كان اكثره تاديبا وتفهيما وايضاح عقل على سبيل كل مسداد this Psalm has not the heading , yet the contents of it would

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Graetz, l. c., p. 267.

require it, for it is mostly an exhortation for improvement of conduct and development of the intellect.

## PSALM XXXVIII.-מומור לדוד להזכיר.

Ο΄. ψαλμὸς τῷ Δ. εἰς ἀνάμνησιν περὶ σαββάτου. ΄Α. μελώδημα τοῦ Δ.

I. ps. D., in commemoratione sabbati. V. ps. D., in rememorationem de sabbato.

Tg. תשבחתא לדור רכרנא טבא על ישראל. Praise of David for the good remembrance of Israel.

S. مجد لداود يذكر فيه بتة. Praise of David to remember it always.

A. W. translates 'praising.'—Rashi and an anonymous author explain to remember the calamities of Israel.—Imm. says, may remember it, and pray in the time of misfortune.—Meiri explains it like משכיל, to wake up the heart.

## PSALM XXXIX.--למנצח לידותון מומור לדוד.

Ο΄. τῷ Ἰδιθοὺν ῷδή. ᾿Α. Σ. Θ. ὑπέρ Ἰδιθοὺν μελῷδημα (Θ. ῷδή).

I. Edithun. V. ipsi Idithun.

Tg. לשבחא על מטרת בית מקרשא על פמיה דידותון תושבחתא. To praise, for the watch of the Temple by the mouth of Jeduthun.

S. مجد لداود يسبح به المواظبون من الاتدارا الليواني. Praise of David for the Levites of Jeduthun to recite.

Sy. some say that the prophecy is by Jeduthun and David; others say the prophecy was written by David and recited by Jeduthun, who is Ethan. All agree that the Psalm was composed by David, except I.E., who mentions an anonymous opinion to the effect that Jeduthun was the author of this Psalm.

#### למנצח משביל לבני קרח-.PSALM XLII

Ο΄, είς σύνεσιν τοις υίοις Κορέ. 'Α. Σ. έπιστήμονος των υίων Κορέ,

I. V. intellectus filiis Corae.

Tg. לשבחא בשכלא טבא על ידיהון רבני קרח. To praise, with good intelligence by the sons of Korah.

S. قول تفهيم وتعليم يسبح به المواظبين من בני קרח الليواني. A word signifying understanding and learning with which the Levites of the sons of Korah praised.

Y. says, Know that the first part is by David, except the first two Psalms; the next part is by the sons of Korah, seven by David and one by Asaph. The collector has separated them from the other, because they are connected together. ובל וועל אוני וועל אוני וועל אוני אוני וועל אוני אוני אוני אוני האיש. למה רנשו. פהני אולי אם לבני קרח פלרור

ومزمور واحد للاه فلما كانت فصول عن ١٦٦ متصلة في معانيها . فصّلها المدوّن وجعلها فصول متّصلة وافصلها من مزامير ١٦٦

PSALM XLV. ששנים לבני קרח משכיל שיר ירירת.

Ο΄. ὑπὲρ τῶν ἀλλοιωθησομένων τοῖς υἰοῖς Κορὲ εἰς σύνεσιν, ຜέδη ὑπὲρ τοῦ ἀγαπητοῦ (μυκιά αι שושנים). ᾿Α. ἐπὶ τοῖς κρίνοις τῶν υἰῶν Κορὲ ἐπιστήμονος, ἄσμα προσφιλίας. Σ. ὑπὲρ τῶν ἀνθῶν τῶν υίῶν Κορὲ, συνέσεως ἄσμα εἰς τὸν ἀγαπητόν. Θ. ὑπὲρ τῶν κρίνων . . . . τοῖς ἡγαπημένοις.

I. pro his quae (V. iis qui) commutabuntur, filiis Corae (V. ad), intellectum, canticum pro dilecto.

Tg. לשבחא על יתבי סנהדרין דמשה האתאמר בנבואה על ידיהון. To praise the Sanhedrin of the time of Moses, which was spoken by prophecy through the sons of Korah, good intelligence, praise, and thanksgivings.

פרח ילבים עוביי יושרישי: فبسرنا שיר ירידות وصف فضائل محبّى מרח ילבים עוביי יושרישי: فبسرنا שיר ירידות وصف فضائل محبّى الله لان لفظة יריד פירידות كذلك معناها فاول المحبّون لله خليفته الله لان لفظة יריד פירידות كذلك معناها فاول المحبّون لله خليفته الذى اختلف ثم اتباعهم وجمعهم اولا في اسم ירידות ثم فرد الملك An utterance of understanding, to describe the lovers of God, with which the Levites of the sons of Korah praise with a tune called Shushan. I have explained of Korah praise with a tune called Shushan. I have explained wir as a description of the advantages of those who love God; for the meaning of ידידות and ידידות is the following: the first of those who is beloved of God is his successor; then his followers, which the Psalmist unites both in ידידות ; then the king is spoken of subsequently by the following words: 'I speak of the kings which I have made, touching the king.'

للمستحق على زمان السواسي لبنى مهم رشد نشيد التوددات . لا ذكر فى هذه العنوان ثلقة اشياء احدها هو لال سالعدا ويشير به البي سلام المحتلين بسالاله دام المحامان وذلك من شان السواسي تظهر فى زمان الربيع اذا بدا الزمان يصيف وكذلك חعاها ترج يظهرون فى آخر الدلاله المحقلة بالشتى كقوله دا هده محاما لاحد ومعنى اخر فى تحشيلهم بالسالان دون غيرها هو ان السواسي ليس لهما غير حسن فقط وكذلك سلام السلام المحام المها غير حسن فقط وكذلك سلام المحام الدلاه الزمان غير حسن طاعات فقط وليس لهم لا ملك ولا نعمة فى الدلاه: والثانى لفظة علادا والمعنى قيه هو ان فيه رشد للمسيح عم الدلاه: والثالث هو قوله سام المحام المحام فى ما يجب عليه ان يفعل حتى يستحق المواعد الجزيلة كما سنشرج بعد: والثالث هو قوله سام المحام وقال المحام ولما محبة وايضا محبة الله تعالى للسلام ولمسيحة وايضا محبة وددات كثيرة منها محبة الله تعالى للسلام ولمسيحة وايضا محبة

וריבות: Three things are contained in this heading: 1. The lily represents Israel amongst thorns, who at the end of the captivity will make their appearance like the lily in spring. 2. As the lily has no beauty, so are Israel in captivity, deprived of their king and robbed of happiness. The word משכיל refers to the direction that the Messiah will have to take for the fixed time of his coming. 3. 'Song of loves,' in the plural, for there are several loves, viz. the love of God to Israel and to his Messiah, and the love of the Messiah towards God and his nation.

Rashi refers the lilies to the wise men, like the Targum.

اسم آلة من آلات التي يقال عليها الاساد. وقيل انه اسم لحن .Tm وطرقة من الطرائق: ساد التحالم. التحالم صَفة للساد أي أنه نشيد مُعبُوب مُستَعسَن يرغب في سماعة، والمفسّر تالة على المُعبين فقال في وصف معبّى الله. والاقرب إن هذا القول قيل في ١٦٦ او سلاماه وهُو مديحٍ فيه وفي الملَّة التيُّ ملكها الـتي لَشَّدَّة حسنَها و عناية الله بما ولا عليها مثل هذا الملك الجليل الحسن الفضائل المستقيم السيرة المحبوب عند الله وتضمّن مع ذلك دعاء له بالنصر والتايّد وهلاك The name of an instrument or of a tune. ידירות is a description of שיר, i. e. a beautiful and beloved song, which is agreeable to hear. The commentator (Saadiah) applies it to loves, i.e. to describe the love of God. The most acceptable opinion is that this Psalm is said concerning David or Solomon, to praise one of them together with the nation which made him their king. He is a king who has no equal in his qualities, for God distinguished him with the love to him. The author of the Psalm combines with this praise a prayer to God that he may assist the king to subdue his enemies.

Meiri says it is an instrument to waken great love.—R. says it is a lyre.—Imm. It means a song of love and friendship, composed in honour of Solomon after his coronation and mairiage, written with great skill, for it has also a mystical meaning, which is as sweet as a lily. He, however, says that possibly this Psalm is based on a song beginning with שושנים.—Anon. says that it is a song lovely as lilies, or it refers to an instrument or a tune.

#### למנצח לבני קרח על עלמות שיר--PSALM XLVI.

Ο΄. ὑπὲρ τῶν νίῶν Κορὲ ὑπὲρ τῶν κρυφίων ψαλμός. ᾿Α. τῶν νίῶν Κορὲ ἐπὶ νεανιοτήτων μελώδημα. Σ. τῶν νίῶν Κορὲ ὑπὲρ τῶν αἰωνίων ώδή.

I. V. [I. pro] filiis Corae pro arcanis.

Tg. לשבחא על ידיהון רבני קרח ברוח נבואה בזמן דאתכסו אבוהון לשבחא לידיהון רבני קרח ברוח נבואה. To praise, by the sons of Korah, with the spirit of prophecy, at the time when their fathers were hidden from them, and they were saved and said praise.

S. قول يسبح به المواظبون من دن جده بلحن خفى مسترق Uttering with which the sons of Korah said praise with a deep and refined tune.

A.D. الآت النشيد, an instrument.—A.W. a kind of pleasant song.—Tm. says: حلى خفى رقيق حاد محرق للنفس على الرقة, a deep and fine tune, sharp, and moving the soul by its tenderness.

Anon. סילאמינטוש די קאנקו או קנקו די סילאמינטוש שיר בכלי נינון או קנקו די סילאמינטוש שיר בכלי נינון המומור שקולו ערב ונמוך ונעלם שאינו נשמע למרחוק ובער' שיבי בישט ד"א שיר שעניניו נעלמים ונסתרים בי ענין המומור הזה מדבר על ענין זמן הגאולה שעניניו נעלמים ונסתרים בי ענין המומור או An instrument which produces sweet and deep tunes, which are not heard far off. Another opinion is, a song, the meaning being hidden, for this Psalm refers to the time of the redemption, which is unknown and hidden.

#### 

Ο΄. ὑπὲρ Μαελὲθ συνέσεως τῷ  $\Delta$ . ᾿Α. ἐπὶ χορεία ἐπιστήμονος  $\Delta$ . Σ. διὰ χοροῦ περὶ συνέσεως τοῦ  $\Delta$ . Θ. ὑπὲρ τῆς χορείας συνέσεως τοῦ  $\Delta$ . Ε΄. ὑπὲρ τῆς χορείας.

I. pro Abimelech intellectus David. V. pro Maeleth intelligentiae David.

Tg. על פורענתא דקרים שמא די מפסין די מפסין אל פורענתא לשבחא לשבחא לשבחא על פורענתא דרשיעיא די די Praise concerning the punishment of the wicked, who blaspheme the name of  $\kappa i \rho \iota \sigma_i$ , good intelligence by David.

Soken by David on understanding of wisdom with which the Levites praise in Jerusalem with drums.

A.D. לאבל, drum.—Sy. מחול is an instrument, called also אליל and אליל, although it is rather varied from the others. Some say מחלת refers to the dominion of the Christians (אדום) and the Arabs מחלת), since Esau (אדום) married the daughter of Ishmael מחלת (Gen. xxviii. 9).—Y. mentions the latter opinion.—Anon. מן בתפים המוף ליינו והוא כמין תף ועל כן הוא נזכר תמיר עם התוף A kind of drum as אח, the two instruments are therefore mentioned together.

למנצח על יונת אלם רחוקים לדוד מכתם באחז אותו--Pralm LVI.

Ο΄. ὑπὲρ τοῦ λαοῦ τοῦ ἀπὸ τῶν άγίων μεμακρυμμένου, τῷ Δαυὰδ εἰς στηλογραφίαν, ὁπότε ἐκράτησον αὐτὸν αἱ ἀλλόφυλοι ἐν Γέθ (see Sy.). ᾿Α. ὑπὲρ περιστερᾶς ἀλάλου μακρυσμῶν τοῦ Δαυὰδ ταπεινοῦ τελείου, ἐν τῷ κρατῆσαι αὐτὸν φυλιστιαίους ἐν Γέθ. Σ. ὑπὲρ τῆς περιστερᾶς, ὑπὸ τοῦ φύλον αὐτοῦ ἀπωσμένου τοῦ Δ. τοῦ ταπεινόφρονος καὶ ἀμώμου, ὅτε κατέσχον αὐτὸν οἱ φυλιστιαῖοι ἐν Γέθ. Θ. ὑπὲρ τῆς περιστερᾶς . . . . Ε΄. ὑπὲρ τῆς περιστερᾶς τῆς μογγιλάλου κεκρυμμένων τῷ Δ. εἰς στηλογραφίαν, ὅποτε ἐκράτησαν αὐτὸν οἱ ἀλλόφυλοι ἐν Γέθ.

I. V. pro populo, qui a Sanctis longe factus est, David in tituli inscriptione, cum tenuerunt eum Allophyli in Geth.

Tg. לשבחא על כנשתא דישראל דמתילא ליונה שתוקא בערן די מתרחקין, פון קרויהון וחזרין ומשבחין למרי עלמא היך דור מכיך ושלים כר אחדו מן קרויהון וחזרין ומשבחין למרי עלמא היך דור מכיך ושלים כר אחדו. To praise concerning the congregation of Israel, which is likened to a silent dove at the time when they are removed from their towns and return and praise the master of the world, like David humble and perfect when the Philistines took him at Gath.

S. وهذا طرق لداود يسبح به المواظبون وكان هو سبح به على S. وهذا طرق لداود يسبح الابعدين حين مسكه الفلسطينيون في در A kind of song with which the constant Levites praise. He uttered it concerning the submission of the distant congregation when the Philistines seized him in Gath.

פשלט מגל מגל ולשיט פقع שלט ללפנדים וווח לליים ובפל יונח אלם רחוקים فقول יונח ביים ועל יונח אלם רחוקים فقول יונח ביים יונחי בחגוי הסלע פיישואה אלם ללוויד או שניה שניה ביים ישניה ולא מפתח פי כליט פיים ישניה ביים שניה לושארית נגש והוא נענה ולא יפתח פיו בשה לטבח יובל . . . وقول לשארית נגש והוא נענה ולא יפתח פיו בשה לטבח יובל . . . פפנים Thus the exiles are called 'dumb' in lvi. Dove means the nation, as in Cant. ii. 14, which is obliged to be dumb; comp. Ps. xxxix. 3, 10; Is. liii. 7. They are called 'far' because they are distant from Jerusalem, as it is said, 'Although I have cast them far off amongst the heathen' (Ezek. xi. 16).

للمستحث على جمامة الرواق وهم بعيدين لداود اثر[۱] عند اخذ Sy. والعراه له في גת: قالوا معنى יונת אלם يريد ישראל الممثلين بיוגה كقوله ויהי אפרים כיונה פותה וג' وقوله אלם רחוקים الذين هم بعيدين من قدس رب العالمين. ولم ذكر אלם دون היכל ודביר وغير من المواضع על יונת אלם בשבע בי וון לי אבר ביונה. وقوله אלם רחוקים בשבע יא ווגע זהיים פון מי יחן לי אבר ביונה. وقوله אלם רחוקים בשבע יא ווגע היים של מי חן לי אבר ביונה. وقوله אלם רחוקים בשבע הפשא של בי בו פלשתים ווגע הא יאבגני שאו לי מו דוד ווגע של דוד ווגע שו בי בא דוד ווגע של מדוד ווגע של דוד ווגע של מדוד ווגע פלשתים בי שאול פגון היי פונגע של יונה אלם רחוקים בע ווגע פולא יונה אלם רחוקים בע מדוד ווגע פולא משפע יונה ווגע פולא מדוד ווגע פולא פולא מדוד ווגע פולא מדיד ווגע פולא מדוד ווגע פולא מדיד ווגע פולא מ

A. W. renders by 'dove of distant castles.'--Q. says David called himself a dumb dove.—Th. the treachery (ינה from הינה) of Elam, which promised help.—Meiri regards it as an instrument which sounds like the cooing of doves.

קוֹנְפַנְיָא דֵּי נוֹנִינְקוש פי׳ חברת רחוקים מושאל מן והנה אנחנו (sie) מאלמים אלומים שהוא ענין אנידה כמו שהושאל גם כן והחברה (sie) והקבוץ מלשון אנידה, ויהי. לאנודה אחת ואמ דוד זה המומור בהיותו בנת על תאותו וחשקו לארצו ולמשפחתו. ורמה עצטו וסיעתו ליונה המרחקת נדוד כמו שאומ מי יתן לי אכר כיונה. הנה ארחיק נדוד. כלומ שהיי החוקים מארץ ישראל. ד׳׳א יונת אלם מענין מי ישום אלם. כלומ שהיי נודדים מארצם כיונה המהחקת נדוד ויושבין שם כאלמים שלא היו יכולין (A society of far distant men,' derived from מאלמים: (Gen, xxxvii. 7), i.e. David considers himself and his com-

panions, when in Gath, as a dove which is flying far off, being far away from the land of Israel. The right explanation is 'like a dove far away and dumb, being afraid to speak.'

למנצח אל תשחת לדור מכתם בברחו מפני—Psalm LVII.
שאול במערה

Ο΄. μὴ διαφθείρης, τῷ Δαυὶδ εἰς στηλογραφίαν, εν τῷ αὐτὸν ἀποδιδράσκειν ἀπὸ προσώπου Σαοὺλ εἰς τὸ σπήλαιον. Σ. περὶ τοῦ, μὴ διαφθείρης, τοῦ Δαυὶδ τοῦ ταπεινόφρονος καὶ ἀμώμου ('Α. τοπεινοῦ τελείου).

I. V. ne disperdas, David in tituli inscriptionem, com fugerunt (V. fugeret) a facie Saul in speluncam.

Tg. לשבחא על עקתא בזמן די אמר רור לא תחבל אתאמר על זי די אמר באספלירא. To praise concerning the calamity when David said, do not destroy, said by David, humble and perfect, when he fled before Saul to the cave.

S. مرة لداود يسبع به المواظبون وكان هو سبع به وقت هربه من A kind of song by David, with which the Levites praise, and which David composed when flying from Saul to the cave, asking in it not to destroy.

Sy. does not explain אל תשחת אל.—Y. takes it as an exclamation like Deut. ix. 26.—Anon. is about of the same opinion, saying, לשון תפלה מפני פחד שאול שהיה קרוב למות ואמ' אל תשחת כלו' אל תשחתה בלו' אל תשחיתני כדרך שא' רוד לאבישי אל תשחיתהו and I. E. take it at the beginning of a song.—Meiri and R. say, David prays that he should not die.

PSALM LX1.—למנצח על שושן ערות מכתם לדוד ללמד—אובות למנצח על

Ο΄. τοῖς ἀλλοιωθησομένοις ἔτι εἰς στηλογραφίαν τῷ Δαυἰδ εἰς διδαχήν.
 ᾿Α. ἐπὶ κρίνων μαρτυρίας ταπεινοῦ τελείου τοῦ Δαυίδ. Σ. ὑπὲρ τῶν ἀνθῶν μαρτυρία τοῦ ταπεινόφρονος καὶ ἀμώμου τοῦ Δαυὶδ εἰς διδαχήν.

I. (V. pro) his qui immutabuntur, in tituli inscriptionem (V. ipsi) David, in doctrinam.

Tg. לשבחא על עתיק סהרותא די בני יעקב ולבן פרשנן על יר רור לאפא. To praise concerning the old witness of the sons of Jacob and Laban, a copy by David for teaching.

8. وهذا طرق لداود يسبح به المواظبون بلحن يلقب بالسوسن وكان This is a kind of song of David with which the Levites praise with a tune called Snsan, and its object is to make generally known the help of God.

لمستحت على سوسن الشهادة اثر[ا] لداود للتعليم: معنى . 87

על שושן עדות يريد اصحاب الا מצוות لان עדות هي الתורה كقوله עדות 
יוי נאמנה. وשושן ושושנים اهل الطاعة يعنى ان هذه صلوة اهل الكتاب
יוי נאמנה. وשושן ושושנים اهل الطاعة يعنى ان هذه صلوة اهل الكتاب

To the instigator upon Susan, the testimony, a blot to David for teaching. שושן עדות refers to the people who observe the commandments; this prayer is taught by David for the people in misfortune.

A. W. שרות D. מכתם, golden, so שרות.—Rashi applies it to the Sanhedrin. See the anonymous author.—Meiri and Remokh take למד as a choice instrument (from ערות).—M. takes בלמד , i. e. to stir up the heart; R. to teach Israel to pray.

Meiri says: a noble instrument chosen for teaching, comp. להוכיר, and to stir up the heart.

שיר נחמד כשושן. ערות בי פַיְרְפוֹ/שִּידָא פּי׳ ענין פאר וחמדה Anon. שיר נחמד ותבשים ויופי מן ואעדך עדי כלו' שדבריו נחמדים ונפארים כתכשים, וכן מכתם שדבריו יקרים כזהכ כמו שאמרנו וכן ויתן עליו את הנזר ואת העדות. ד"א על עדותן של סנהדרין שנמשלו לשושנים שהעידו להלחם בארם ובבני עמון ובאדום כמו שיתפרש' לדוד: ללמד פי' ללמד ולהביו עניניו כדי להלל להק'ב'ה. ד"א בשנצטרך דוד שילמדוהו מה יששה כשנלחם עם ארם שאל לסנהדרין אם מותר להלחם בם מאחר שנשבע יעקב ללבן שלא יעבור אלינ את הנל לרעה (see Targum). A song pleasant like a lily. ערות means beauty and ornament, like מכתם. meaning that his words are beautiful like a jewel. Others say that ערות means the witness (decision) of the Sanhedrin, who are likened to lilies; the Sanhedrin advised David to make war upon Aram. Ammon, and Edom. ללמד means to learn how to praise God. Others say, to learn from the Sanhedrin whether he was allowed to wage war upon Aram, in spite of the agreement made between Laban and Jacob (Gen. xxxi. 52).

## PSALM LXIX.—למנצח על שושנים להור.

Ο΄. ὑπὲρ τῶν ἀλλοιωθησομένων τῷ Δαυίδ¹, ᾿Α. τῷ νικοποιῷ ἐπὶ κρίνων
 τοῦ Δαυίδ. Σ. ὑπὲρ τῶν ἀνθῶν.

I. V. pro his (V. pro iis), qui commutabuntur-

Tg. לשבחא על גלות סנהדרין על יד דוד. To praise concerning the exile of the Sanhedrin by David.—S. as above 2.—Y. שושנים, the remnant of Israel, who are in exile and suffering.

#### -למנצח לדוד להוכיר--PSALM LXX

- Ο΄. τῷ Δαυὶδ εἰς ἀνάμνησιν, ÷εἰς τὸ σῶσαί με κύριον (τοῦτο ἐν ἐνίοις μὲν ἀντιγράφοις εδρον, ἐν ἐνίοις δὲ οὕ πλὴν οὕτε παρὰ τῷ Ἑβραίῳ, σὕτε παρὰ τοῖς ἄλλοις εδρίσκεται). ᾿Α. τοῦ Δ. τοῦ ἀναμιμνήσκειν.
- I. V. psalmus D. In rememorationem, quod salvum fecerit eum. Deus.

Tg. לשבחא על יר דור למרכר על צרוך לבוגתא. To praise by David to remember the use of incense.

S. قول لداود يسبح به المواظبون بذكر الله . A composition of David's with which the Levites praise in remembrance of God.

Other commentaries as above, Ps. xxxviii.

#### PSALM LXXV.—למנצח אל תשחת מומור לאסף שיר.

0'. μὴ διαφθείρης, ψαλμὸς બૄδῆς τῷ ᾿Ασάφ. Σ.  $\pi$ ερὶ ἀφθαρσίας ψαλμὸς τοῦ ᾿Ασάφ.

I. ne corrumpas, psalmus Asaph Canticum (V. cantici Asaph).

Tg. לשבחא בומן די אמר דוד לא תחבל עמך תושבחתא על יודוי ראסף לשבחא . To praise at the time when David said, 'Do not destroy thy people.'

S. المحد لداود يسبع به المحام المواظبون تشقّعا يقولون لا تهلك Praise by David with which the Asaph Levites praise, interceding and saying, 'Do not destroy.'

All commentators agree that David prays to God not to destroy Israel.

## PSALM LXXVII. -למנצח על ידותון לאסף מומזר

 $O^{\prime}$ . ὑπὲρ Ἰδιθοὺν ψαλμὸς τῷ ᾿Ασάφ. ᾿Α. ἐπὶ Ἰδιθοὺμ μελώδημα τῷ ᾿Ασάφ. Σ. διὰ Ἰδιθοὺμ ῷδὴ τοῦ ᾿Ασάφ.

I. pro Idithum, huic Asaph Psalmus. V. pro Idithun, psalmus Asaph.

Tg. לשבחא על יד ידותון לאסף תושבחתא. To praise, by Jeduthun, to Asaph a Psalm.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Ps. xlv.

S. اوهذا مجد يسبح به المواظبون من الهم و و This is a Psalm with which the constant (Levites) from Asaph and Jeduthun praise.

Y. The prophecy came to Jeduthun and rested upon Asaph by the Holy Spirit.—Meiri takes על ידותון as אידותון, to Jeduthun.

#### PSALM LXXX.—ימנצח על שושנים ערות לאסף מזמור.

Ο΄. ὑπὲρ τῶν ἀλλοιωθησομένων μαρτύριον τῷ ᾿Ασὰφ, ψαλμὸς [ὑπὲρ τοῦ ᾿Ασσυρίου]. ᾿Α. Σ. ὑπὲρ τῶν κρίνων μαρτυρίας (ἀνθῶν μορτυρία) τοῦ ᾿Ασὰφ μελῷδημα.

I. V. pro his (V. iis) qui immutabuntur (I. in) testimonium Asaph pro Assyrio (V. psalmus).

Tg. לשבחא על יתבי סנהדרין די מתעסקין בסהדות אוריתא על יודוי דאסף תושבחתא. To praise, respecting the Sanhedrin, who are busy with the testimony of the law, by Asaph.

S. بلحن ملقب المواظبون من العمل بلحن ملقب به المواظبون من Praise of testimony with which the Asaphite Levites praise with a tune called Susan.

Rashi refers the Psalm to Israel, who witnessed the three captivities.—I. E. עדי, according to A. W. a beautiful thing.—Q. does not accept this explanation, but says that the meaning is unknown.—Meiri, who refers it to an instrument, quotes the opinion that הקשעדות, a fixed rule for this instrument.—Anon. quotes the opinions already given.

#### PSALM LXXXI.—Compare above, Ps. vii.

S. פעל ביידי פואסף. An utterance with which the constant Levites of the families of Obed Edom of Gath and of Asaph praise (in Ps. lxxxiv, and of Korah).

#### PSALM LXXXVII. - לבני קרח מומור שיר.

The Greek and Latin translators treat the words 'His foundation' etc. as a separate verse (comp. A. V.).

Tg. על ידיהון דבני קרח אתאמר שירתא דמתיסד על פום אבהתא על ידיהון דבני קרח אתאמר שירתא דמתיסד. By the sons of Korah this Psalm is uttered, being based upon the mouth of the fathers of old.

S. مجد يسبح به المواظبون من دلا جهم وهو نعت القدس الذي Praise with which the Levites, the sons of Korah, praise; a description of the Temple, the foundations of which are on the Temple mount.

- Y. The bysis of this Psalm is the description of the excellence of the holy mountains; comp. Ps. lxxxvii. 3. Others say the Psalm describes the foundation of the glory of God.
- I. E. says that the Psalm was composed by one of the grand-children of Samuel; the Psalm refers to the foundation of the holy mountains. So also Q.

# שיר מזמור לבני קרח למנצח על מחלת לענות – PSALM LXXXVIII. שיר מזמור לבני קרח למנצח על הימו האזרחי

- Ο΄. ὡδὴ ψαλμοῦ τοῖς νίοῖς Κορὲ, εἰς τὸ τέλος ὑπὲρ Μαελὲθ τοῦ ἀποκριθῆναι, συνέσεως Αἰμὰν τῷ Ἰσραηλίτη. ᾿Α. Σ. ἀσμα μελωδήμοτος τῶν υίῶν Κορὲ, τῷ νικοποιῷ τῷ ἐπὶ χορείᾳ (Σ. διὰ χοροῦ) τοῦ ἐξάρχειν, ἐπιστημοσύνης τῷ Αἰμὰν τῷ Ἰσραηλίτη.
- I. V. psalmus cantici filiis Corae (V. canticum psalmi), in finem, pro Maleleth ad respondendum, intellectûs Aemat (V. Eman) Istrahelitae.

Tg. שירא ותושבהתא על ידיהון דבני קרח על צלותא לשבחא שכלא Song and praise by the sons of Korah, concerning a prayer of good intelligence by Heman the native.

وهذا مجد يسبح بع المواظبون من قدر المات ا

Rashi explains מחלת לענות Israel being ill and oppressed. Heman, one of the sons of Zerah, who are called sons of because they have composed Psalms.—Q. says the same.—Meiritakes מחלת as an instrument.—Anon., a well-known Psalmist.

I. E., although, as usual, explaining of a control as the beginning of a liturgy, refers it to the illness of the Psalmist, and explains לענות as meaning to answer; comp. קול ענות (Exod. xxxii. 18). He quotes the Karaite Joshua, who says that Heman was a grandson

of Samuel, who is called אורה because he was familiar with the singers, most of whom spring from his family. Others say the הוא is the same as אורה i.e. son of Zerah, his brother being Ethan. Others say that Heman and Ethan are brothers, sons of Ezra.—Tm. is of the same opinion.—A. D. renders לענות by לענות to sing; so also Anon. por cantar.

### PSALM LXXXIX.-משכיל לאיתו האזרחים.

Ο<sup>^</sup>. Αἰθὰμ τῷ Ἰσραηλίτη. "Αλλος Αἰθὰμ τῷ Ζαραΐτη. "Αλλος Αἰθὰν τῷ Έζραΐτη.

I. Intellectûs Teman Istrahelitae. V. Intellectus Ethan Ezrahitae. Tg. שיכלא טבא דאתאמר על ירא דאברהם דאתא מן מדינהאי. Good intelligence uttered by Abraham, who came from the east.

Other commentators agree that Ethan was one of the singers, except Remokh, who says that he was one of the ten elders.

#### PSALM XC.—חפלה למשה.

Ο'. Προσευχή . . . . Ι. V. Oratio . . . .

Tg. צלותא דצלי משה נביא דיי' כד חבו עמא בית ישראל במדברא. Prayer which Moses, the prophet of God, prayed when the people of Israel sinned in the desert.

S. صلوة يسبع بها بنو موسى رسول الله Prayer with which the [Levites of the] sons of Moses prayed.

The opinions on this Psalm are summed up in the following lines of the anonymous commentator: אמרו שמא משה אמרו ובתבו ובתבו במו אמרו שמא משה אמרו. ויש לומ' כי דויד עשהו לבני משה הלוים לנגן בו כמו דוד בכלל מזמוריו. ויש לומ' כי דויד עשהו לבני משה הלוים לנגן בו כמו שנתן לאסף לבני קרח לידותון. ורבו' דרשו י"א מזמור. יש מכאן ועד לדויד מזמור וכלן אמרן משה וכנגדן בירך י"א ברכות לאחד עשר שבטים. Some say that Moses composed this Psalm, and David incorporated it in his collection; others think that David is the author who gave it to the sons of Moses, the Levites, for recitation, just as he did with Asaph, the sons of Korah, and Jeduthun. The rabbis say, that Moses is the author of this Psalm and of the following ten; and so Moses blessed eleven tribes with eleven blessings (Deut. xxxiii).

# PSALM XCII.—מומור שיר ליום השבת.

- Ο΄. ψαλμὸς ώδης (Σ. ἄσμα ψαλμοῦ) εἰς την ημέραν τοῦ σαββάτου.
- I. V. psalmus cantici, in die sabbati.

Tg. שבחא ושירא די אמר אדם קדמאה על יומא דשבתא. Praise and song which Adam, the first man, said upon the sabbath day.

#### PEALM CIII.--לרוד

Ο'. τῷ Δανίδ. Ι. V. ipsi David.

Tg. על ירי דור אתאמר בנבואה. Spoken by David in a prophecy.

The Greek and Latin translations, as well as the Targum, kept the word πιζέτη. LXX in some MSS. τῆς ἐπιστροφῆς ᾿Αγγαίου καὶ Ζαχαρίου.

S. سجعوا الازلي وقولوا, praise the eternal and say.

Tm. has already forestalled the modern critics. He says: הללויה فى البداية كانه يامر الجمع ويدعوهم ان يشاركوه فى التسبيع ويكونوا معه جملة وهم الاسلام والالاله الذين سيذكرهم بقوله فى موضع اخر לכו נרננה ליו׳ وهكذا كل موضع يبتدى فيه הללויה هذا معناه at the beginning is to call on the congregation for the joining him in the praise of God. Compare Ps. xcv (see Graetz, Psalmen, etc., p. ).

#### PSALM CXX.-שיר המעלות.

Ο'. Θ. ώδη (Θ. ἀσμα) των ἀναβαθμων. 'Α. Σ. εἰς τὰς ἀναβάσεις.

I. canticum ascensûm. V. canticum graduum.

Tg. שירא ראחמר על מסוקין דתהומא. Praise uttered concerning the rising of the deep '.

S. تسبير لله برفع صوت. Praise with a loud voice.

A.D. الكرج, degree. All commentaries agree that these fifteen Psalms were recited by the Levites on the fifteen degrees leading from the Hall of men to that of the women in the Temple.—Q. quotes an opinion to the effect of the degrees of the captivity, according to which Israel will leave the land of exile and go to the land of Israel.—Remokh makes the fifteen agree with the numerical value of  $\vec{n}$ , God.

#### PSALM CXXVII. -. לשלמה

Ο΄. ῷδὴ τῶν ἀναβαθμῶν (alia exempl. add. τοῦ Σολομών). 'Α. Σ. ἄσμα τῶν ἀναβάσεων Salomonis.

I. V. canticum graduum Salomonis (I. Solomonis).

Tg. על יד שלמה, by Solomon.

S. وتسبيع برفع صوت في ما يكون من سليمان. Praise with a loud voice in matters concerning Solomon; probably, as I. E. says, for Solomon, who wished to build the Temple.

<sup>1</sup> The legend in the Babylonian Talmud (Sukhah, fol. 53\*) says, that when David was digging to find the deep, it rose tremendously and threatened to flood the world; then David said these fifteen Psalms and the deep retired.

From all these different expositions of the titles of the Psalms it is evident that the meaning of them was early lost; in fact the LXX and the other early Greek and Latin translators offer no satisfactory explanation of most of them. Of the best Jewish commentators like Ibn Ezra and David Qamhi. the former treats them as the opening words of popular melodies, the other as names of instruments, both confessing that the real meanings are unknown. Saadyah is no more successful; the Karaitic authors refer them mostly to the present exile, which is more Midrashic than the Midrash upon which the Targum is based. Immanuel and Remokh put Averroism in them and in the Psalms. The Syriac headings are a comparatively late production and arbitrary. That titles are omitted in the Hebrew text can be seen from the LXX: 23 (24); 24 (25); 26 (27); 28 (29); 30 (31); 32 (33); 37 (38); 42(43); 47(48); 65(66); 69(70); 70(71); 75(76); 79 (80); 90 (91); 92 (93); 93 (94); 94 (95); 96 (97); 97 (98); 98 (99); 99 (100); 103 (104); 104 (105); 106 (107); 113 (114)-118 (119); 135 (136); 136 (137); 137 (138); 142 (143); 143 (144); 145 (146); 146 (147); 148 (149). Thus when all traditional matter is exhausted, the only remaining resource is the critical method, which, however, on the present subject has as yet made no considerable progress.

# AUTHORS AND WORKS QUOTED IN AN ABRIDGED FORM.

'A. = Aquila 'E. = Ebraicon E. = Ebraicon O' = LXX  $\Sigma = Symmachus$  (p. 9). o' = LXXΘ. = Theodotion <sup>1</sup> Anon. = Anonymous Commentator (p. 32). A. S. = Ali ben Suleiman (p. 27). A. W. = Abn 'l Walid (p. 24). B. B. = Ben Bal'am. D. A. = David ben Abraham (p. 20). I. = Itala (p. 9).I. E. = Abraham ibn Ezra (p. 25). Imm. = Immanuel ben Solomon (p. 32). J. R. = Jacob ben Reuben (p. 27). Men. = Menahem Meri (p. 30). M. N. = Moses ben han-Nesiah of England (p. 29). P. = Salomon Pirhon (p. 27). Q. = David Qamhi (p. 28). R. = Abraham Remokh (p. 30). Rashi = Solomon of Troyes (p. 25). S. = Saadyah Gaon (p. 10).S. D. = Saadyah ibn Danân (p. 32). Sy. = Salmon ben Yeroham (p. 18). Tg. = Targum (p. 10).Tm. = Thanhum of Jerusalem (p. 30). V. = Vulgate (p. 9). $Y_{\cdot} = Y_{\cdot}$ ephet ben Eli (p. 20).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> These five according to Field's Hexapla.

# ABFASSUNGSZEIT UND ABSCHLUSS

DES

# **PSALTERS**

ZUR PRÜFUNG DER FRAGE

NACH

# MAKKABÄERPSALMEN

HISTORISCH-KRITISCH UNTERSUCHT

VON

# CARL EHRT,

DR. PHIL. UND GYMNASIALLEHRER AN DER SCHULE ZUM HEILIGEN KREUZ ZU DRESDEN.

DEUTSCHE BEARBEITUNG EINER GEKRÖNTEN PREISSCHRIFT.

LEIPZIG, 1869.

VERLAG VON JOHANN AMBROSIUS BARTH.



#### DEN

# HOCHWÜRDIGEN HERREN PROFESSOREN

DRR.

K. F. A. KAHNIS

B. B. BRÜCKNER

CH. E. LUTHARDT

G. V. LECHLER,

# SEINEN VEREHRTEN EHEMALIGEN AKADEMISCHEN LEHRERN

IN PIETÄTSVOLLER ERINNERUNG

GEWIDMET

VOM

VERFASSER.

| , |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

# Vorwort.

Die vorliegende Schrift ist die deutsche Ueberarbeitung einer ursprünglich in lateinischer Sprache geschriebenen, von der Ammon-Stiftung zu Dresden am 16. Januar 1868 preisgekrönten Abhandlung über das Thema: "Examinetur sententia eorum, qui hos et illos inter psalmos Maccabaeorum aetate compositos esse statuunt".

Die deutsche Gewandung und die nach Abfassung des lateinischen Originales erschienene neue Literatur über den Gegenstand erforderte mannichfache Aenderungen, theils Erweiterungen, theils gedrängtere Darstellung. Plan und Anlage des Ganzen blieben dieselben. Viele neue Gesichtspunkte gewann der Verfasser während der deutschen Bearbeitung. Die von meinen verehrten Herren Preisrichtern in ihrem öffentlichen Urtheil gegebenen Winke habe ich für die Neubearbeitung gewissenhaft zu verwerthen gesucht. Zwar stimmte dies Urtheil den Resultaten meiner Untersuchung bei, indem es meine Beweisführung als im Ganzen gelungen anerkannte. Doch vermisste man unter den Gründen, welche

VI Vorwort.

gegen Annahme von Makkabäerpsalmen sprechen, die Hinweisung einmal auf den Umstand, dass in den die Geschichte des Bundesvolkes durchgehenden Psalmen keine Erwähnung sich vorfände, welche eine spätere Zeit als die des babylonischen Exiles anzeige, sodann auf die Thatsache, dass ein dem letzten Buche angehörender Psalm (136) durch Jerem. 33, 11 als zur Zeit dieses Propheten in stehendem Gebrauch befindlich bezeugt sei.

Das erste Desiderium veranlasste mich zu eingehenderer Prüfung der in den einzelnen Psalmen liegenden historischen Beweismittel, und zu diesem Behufe zu Einzelexegesen der für die Beilegung der Streitfrage wichtigsten Psalmen. Hierbei stellte sich mir als Hauptergebniss heraus, dass die esranehemianische Wiederherstellungszeit mit ihren äussersten Ausläufern den jüngsten Psalmendichtern, von denen noch Lieder Aufnahme im alttestamentlichen Liederbuche fanden, reiche Stoffe geliefert hat. Denn unverkennbar führen bei näherer Betrachtung viele Erwähnungen in solchen Psalmen, welche ihre Stoffe der Geschichte des Bundesvolkes entnehmen, mit Nothwendigkeit über die Zeit des babylonischen Exiles, auch dessen Endzeit, hinaus bis zu den Anfängen des neuen Jerusalem und des zweiten Tempels. In den neuen staatlichen wie insbesondere cultischen Formen der allmählich wiedererstarkenden Gemeinde erkennen wir klar und deutlich den historischen Hintergrund, welcher für das richtige VerständVorwort. VII

niss einer grossen Reihe von Psalmen die geeignetste Grundlage bietet.

Das andere Desiderium führte mich zu einer kritischen Betrachtung derjenigen Psalmen, welche dasselbe liturgische Grundwort verarbeiten, wie der 136. Psalm in ausgedehntester antiphonischer Weise. Doch gewann ich die Ueberzeugung, dass aus der Anführung jener liturgischen Formel beim Propheten Jeremia (cap. 33, 11) keineswegs auf Citat gerade des 136. Psalmen geschlossen werden dürfe, dass sich mithin aus Benutzung aller jener dasselbe altliturgische "Hodu u. s. w." verwerthenden Stellen bei Jeremia wie beim Chronisten und bei Esra kein directer Gegenbeweis gegen makkabäisches Zeitalter gewinnen liesse (vergl. S. 74 der Untersuchung).

Feststellung der Zeitgrenzen, innerhalb deren die Sammlung heiliger Schriften des A. T. sich bildete, ist eine der wichtigsten Aufgaben der biblischen Wissenschaft. Je förderlicher eine besonnene kritische Erörterung der Entstehungszeit der einzelnen Psalmen oder Psalmensammlungen der Lösung dieser Aufgabe sein dürfte, um so hinderlicher war ihr bisher der sich selbst überstürzende Eifer derer, welche in den letzten Decennien mit Aufbietung eines erstaunlichen Scharfsinnes die Ansicht vertheidigten: "dass der Grundstock des Psalters im seleucidischen und makkabäischen Zeitalter entstanden sei". Die Erkenntniss der ge-

VIII Vorwort.

schichtlichen Entstehung und des Abschlusses unseres Psalters wie unseres alttestamentlichen Kanon überhaupt ist durch jene Hypothese eher getrübt und erschwert, als aufgehellt und erleichtert worden. Die Resultate jener Kritik, welche die bereits gewonnene Gewissheit der Authentie nachweislich echt davidischer Psalmen in Zweifel zieht und mit steigender Zuversichtlichkeit des Urtheils angebliche Makkabäerpsalmen vertheidigt, drohen auf isagogischem Gebiete Bürgerrecht zu erlangen. In einem vor wenigen Jahren erschienenen Werke eines holländischen Gelehrten (Abraham Küenen "Historisch-kritisch Onderzoek naar het ontstaan en de verzameling van de Boeken des Ouden Verbonds." Leyden. 1865.) istdie Annahme von angeblichen Makkabäerpsalmen — wenn auch einer beschränkten Anzahl — in zustimmendem Sinne besprochen. Und doch sollte die isagogische Wissenschaft noch nicht als festen, positiv nachgewiesenen Satz den Errungenschaften ihrer Forschung einverleiben, was der Exegese und Kritik als Untersuchungsmaterial in einer noch schwebenden Controverse vorliegt.

Aber nicht nur im engeren Kreise gelehrter Fachgenossen hat jene Meinung Anhänger gewonnen, die zur Fahne der Hasmonäerdichter schwören. Sie übt eine gewisse Anzichungskraft auf alle diejenigen unserer Zeitgenossen von wissenschaftlichem Sinne überhaupt, welche für die Forschungen der biblischen Wissenschaft ein warmes Interesse Vorwort. IX

sich wahrten und nun dies scheinbar neue Ergebniss derselben mit Vorliebe sich aneignen. Hierin werden sie bestärkt durch Gelehrte, welche die Existenz makkabäischer Psalmen in ihren für den weiteren Kreis von wissenschaftlich gebildeten Lesern insgemein berechneten Veröffentlichungen über alttestamentliche Literatur in höherem Grade als unanfechtbar behandeln, als bereits gerechtfertigt ist, wie neuerdings auch Th. Nöldeke ("die Alttest. Literat. in einer Reihe von Aufsätzen." 1868. Kiel. Quandt und Händel.) gethan hat. \*

Nach der Zeit des ersten Eifers, mit welchem man angebliche Makkabäerpsalmen suchte und fand, musste nothwendig eine Ernüchterung eintreten. Dass aber trotzdem bei den Vertheidigern solcher Psalmen der alte Enthusiasmus für ihre Lieblingskinder noch nicht erloschen ist, beweisen ihre neuesten Meinungsäusserungen. Die Frage nach der Existenz von Makkabäerpsalmen ist in der Gegenwart eine noch brennende. Die Lösung dieser Frage ist es, welche der Verfasser in vorliegender Schrift anstrebt, um auf diesem Wege das höhere Ziel: grössere Gewissheit in Betreff der Entstehungszeit und der Authentie unseres Psalters sowie unseres alttestamentlichen Kanon überhaupt zu erreichen.

Dresden, am 18. Mai 1869.

Der Verfasser.

# Inhaltsverzeichniss.

|      | Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Seite<br>1—2 |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|      | Zur Geschichte der Auslegung angeblicher Makkabäerpsalmen Calvin. Esrom Rudinger. Martin Geier. Sal. van Til. J. H. Michaelis. Venema. Muntinghe. Dathe. E. G. Bengel. Rosenmüller. De Wette. Bertholdt. Paulus. Gesenius. Hassler. Winer. Umbreit. Hitzig, Hävernick. Hesse. Cäs. v. Lengerke. Just. Olshausen. Pet. de Jong. Zunz. Herzfeld. Hengstenberg. Keil. Ewald. Bötteher. Thenius. Dillmann. Delitzsch.                                                                                                                      | 2—8          |
| II.  | Prüfung der gegnerischen Beweisführung. Prüfung des makkab.<br>Kritik der Hitzig'schen Beweisführung. Prüfung des makkab.<br>Ursprunges der Psalmen 44. 74. 79. 83. Innere Gründe für angebliehe Makkabäerpsalmen und ihre Beweiskraft.                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8—37         |
| 111. | Innere Zeugnisse für das Vorhandensein des Psalters in vormakka-<br>bäischer Zeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 37—60        |
| IV.  | Innere Zeugnisse für das Vorhandensein des fünftheiligen Psalters zur Zeit des Chronisten  Die Schlussformeln der einzelnen Psalmenbücher. Die Schlussdoxologie des 4. Psalmenbuches im richtigen Verhältniss zum Schlussvers des 106. Psalmen (v. 47). Zeugniss der Doxologie im chronistischen Hymnus (1 Chr. 16, 36).                                                                                                                                                                                                               | 60—66        |
| v.   | Innere Zeugnisse für das Vorhandensein des letzten Psalmenbuches zur Zeit des Chronisten  Prüfung der Varianten in Ps. 132, 8—10 und 2 Chr. 6, 41. 42, sowie in Ps. 130, 2 und 2 Chr. 6, 40. Textpriorität beim Psalmisten. Die Anführungen von Psalmen mit dem liturgischen Grundwort: "Hodu ete." beim Chronisten und bei Esra (vgl. 1 Chr. 16, 34. 41; 2 Chr. 5, 13; 7, 3. 6; 20, 21; 29, 27. 30. Esr. 3, 10. 11) und ihre Beweiskraft.                                                                                             | 66—76        |
| VI.  | Positiver Nachweis des Zeitalters der einzelnen Lieder und Liedergruppen in den jüngsten Psalmensammlungen  Basis der Beweisführung: Pss. 115. 116. 120. 130. 132. 118. 136. 142.145. Die Psalmengruppen Pss. 111.—118. 135—136. 146—150. Die einzelnen Lieder Pss. 111. 112. 139. 119. 113. 114. 138. 137. 115. 116. 117. 118. 135. 136. Die Schlusslieder Pss. 146—150. Die vier alphahet. Lieder Pss. 111. 112. 145. 119. Die Stufenlieder Pss. 120—134. Die Pss. 140—143. Der 110. Ps. Hauptergebniss der bisherigen Untersuchung. | 76—120       |
| VII. | Aeussere Zeugnisse gegen angebliche Makkabäerpsalmen  1. Sprachliche Zeugnisse. 2. Textkritische Zeugnisse. 3. Das Zeugniss des Siraciden. 4. Das Zeugniss der grieehisch-alexandrinischen Psalmenübersetzung. 5. Das Zeugniss der Psalmenheischriften.                                                                                                                                                                                                                                                                                | 120-137      |
|      | Schluss: Gesammtresultat der Untersuchung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 137-139      |

# Berichtigungen.

- S. 1 Z. 8 v. u. lies: "Delitzsch)" für: "Delitzsch".
- S. 4 Z. 1 v. u. in der Anm. lies: "speelkonst" für: "speedkonst".
- S. 5 Z. 17 v. o. lies: "Bertholdt's" für: "Berthold's".
- S. 9 Z. 11 v. a. lies: "94" für: "49".
- S. 16 Z. 5 v. u. lies: "wir die Klage" für: "die Klage".
- S. 24 Z. 19 v. o. lies: "Psalm" für: "Psalmen".
- S. 28 Z. 12 v. u. lies: "Ismaeliten" für: "Israeliten".
- S. 32 Z. 3 v. o. lies: "Thatsache" für: "Thatsachen".
- S. 40 Z. 9 v. u. lies: "u. a. m.)" für: "u. a. m."
- S. 126 Z. 15 v. o. lies: "Ίησοῦ" für: "Ιησοῦ".
- S. 136 Z. 5 v. u. lies: "Esra's" für: "Esra".



Zu den schwierigsten kritischen Fragen gehören unstreitig die nach dem Zeitalter der Entstehung der Lieder unseres Psalmenbuches sowie die eng damit zusammenhängende Frage nach der Zeit der Zusammenordnung und abschliessenden Zusammenfassung der einzelnen Psalmen zu dem Psalterium, wie es uns gegenwärtig vorliegt. Diese Fragen können nur zur Erledigung gebracht werden durch eine genaue Untersuchung der inneren und äusseren Kriterien für das Vorhandensein der in die Psalmensammlung auf-Man wird also einestheils den inneren gegenommenen Lieder. schichtlichen Spuren eines Psalmen bei der Erörterung seines Alters nachgehen, anderntheils aber auch die äusseren Merkmale vom Vorhandensein der ganzen geschlossenen Psalmensammlung gewissenhaft prüfen müssen. Eine genaue Einzeluntersuchung dieses Doppelten wird dann als Resultat für die biblisch-isagogische Wissenschaft eine soweit möglich sichere Antwort auf die Frage erzielen, welchem Zeitalter die ältesten, und welchem die jüngsten Psalmen angehören.

Je unzweifelhafter es nun als allgemein feststehend betrachtet werden kann, dass die alten schönen Lieder davidischer Muse den Anfangspunkt hebräischer Psalmendichtung bilden, — obwohl manche christliche und jüdische Ausleger (vgl. schon Talm. Baba Bathra. Fol. 14b und Ibn Esr., Mikr. ged. zu Ps. 90) älterer wie neuerer Schule (in neuester Zeit in tiefer begründender Weise besonders Fr. Delitzsch, den Moses (vgl. Ps. 90) als ältesten Psalmendichter verehren, — um so mehr gehen die biblischen Kritiker in ihrem Urtheile über die Feststellung der Zeitgrenzen aus einander, bis zu denen Psalmen, welche in unserer Sammlung enthalten sind, gedichtet worden seien. Während die einen im allgemeinen die Zeit nach dem babylonischen Exil als den Zeitraum bezeichnen, innerhalb dessen die Verbindung der einzelnen Sammlungen heiliger Lieder zu einer

einheitlichen Sammlung vollzogen worden sei, rücken die auderen den Abschluss des Psalterium viel tiefer herab, indem sie annehmen, es hätten noch Gesänge aus der Makkabäerzeit, ja sogar aus nachmakkabäischem Zeitalter, in unserem Psalmenbuche Aufnahme gefunden. Gerade eine eingehendere kritische Beleuchtung der Frage nach Makkabäerpsalmen, um die sich der eigentliche Streit in Betreff des Zeitalters des Psalterium dreht, soll die Aufgabe vorliegender Abhandlung sein. Wir werden jene Frage beantworten im engen Zusammenhange mit der Frage nach dem Zeitalter anderer kanonischer Bücher A. B.'s, insbesondere der Hagiographa, sowie mit Berücksichtigung der Apocrypha. Hierbei werden wir zu einigen für die Einleitungswissenschaft des A. T. wichtigen Resultaten über das Verhältniss der nach ihrer zeitlichen Entstehung und Zusammenordnung zu prüfenden Psalmen unter einander, sowie über das Verhältniss der Abhängigkeit mancher alttestamentlicher Bücher von den Psalmen und umgekehrt der Psalmen von anderen Büchern gelangen.

#### I.

# Zur Geschichte der Auslegung angeblicher Makkabäerpsalmen.

Calvin war der erste unter den protestantischen Auslegern, welcher bei der Bestimmung des Zeitalters einiger Pss. der Vermuthung Raum gab, dass sie der Drangsalsperiode unter Antiochus Epiphanes ihr Dasein zu verdanken haben könnten. Wie aber die geistvolle, tief in den Sinn eindringende Auslegung dieses Reformators überhaupt den Stempel grösster Besonnenheit an sich trägt, so ist sie auch in dem Urtheile über möglichen makkabäischen Ursprung einzelner Pss. überaus massvoll. Die Behauptung der Möglichkeit makkabäischer Pss., welche Calvin in nur andeutender und durchaus vorsichtiger Weise mit Beschränkung auf drei Lieder (Pss. 44. 74. 79) aufgestellt hatte, steigerte zur apodiktischen Gewissheit Esrom Rudinger, derjenige Ausleger, welcher in

Betreff der freien historischen Behandlung der Exegese Calvin's Geisteserbe genannt werden darf. Die Geschichte seines Lebens ist von einflussreicher Bedeutung für seine Auslegung geworden. Denn früher in Wittenberg Melanthon's Freund und College, neigte sich Rudinger später der calvinischen Lehre zu und ging zu den mährischen Brüdern über. In diesem Kreise schuf er das nach Calvin's Auslegung bedeutendste exegetische Werk des 16. Jahrh. über die Pss., seine Libri Psalmorum paraphrasis latina ... in ludo literario fratrum Boemicorum Evanzizii in Moravis, welche zuerst 1580 und 1581 in Görlitz im Drucke erschien. In diesem Werke, welches Rosenmüller nach langer unverdienter Vergessenheit wieder hervorzog und welches J. A. Ernesti (in Opusc. theologic. S. 522 ff.) schon rühmlich anerkannt hatte, weist Rudinger 25 Psalmen (1. 44. 49. 57. 60. 108. 66. 68. 76. 73. 74. 79. 77. 80. 88. 89. 90. 119. 120. 121. 123. 125. 129. 130. 134) bestimmt in das makk. Zeitalter, während er bei den zwei Pss. 26 und 28 die Frage offen lässt. Weiter zu entwickeln und tiefer zu begründen suchte Rudinger seine Ansicht von makkab. Psalmen in der "προθεωρία" zu seinem Psalmencommentare, dann in der Paraphrase selbst und endlich in einer der letzteren angefügten Abhandlung De ordine et collocatione psalmorum. In der ganzen Beweisführung wiegen die äusseren oder historischen Gründe vor, mit Hintansetzung, ja völliger Vernachlässigung der exegetischen und inneren Gründe. Dies werden wir bei Besprechung einzelner angeblich makkab. Psalmen dem alten Ausleger der Reformationszeit nachweisen.

Im 17. Jahrh. verstummte die Streitfrage nach makkab. Pss. fast ganz. Kein Wunder; die theologischen Geister dieses Jahrhunderts huldigten mehr dogmatischen als exegetischen und kritischen Studien, und selbst die Psalmenausleger durchforschten die alten heiligen Lieder mehr in dogmatischem Interesse, als vom philologischen und historischen Standpunkte aus. Das ist recht deutlich zu ersehen aus Martin Geier's umfangreichem, mit eingehendster Wort- und Sacherklärung dogmatische und praktische Auslegung verbindenden Psalmencommentare, der den späteren Auslegern als die ergiebigste Fundgrube galt (zuerst herausgeg. zu Dresden 1668. 4. 2 Bde., später zu Leipzig 1709. fol.). Ein hochgelehrter Theolog, der Dortrechter Salomon van Til, später Leydener Professor, bezog gegen Ende des 17. Jahrhunderts

mehrere Psalmen als Prophetieen auf die Makkabäerzeit, wie z. B. den 83. Psalmen auf die im 1. Buch der Makkab. cap. 5. erzählten Ereignisse\*).

Am Anfange des 18. Jahrhunderts fand J. H. Michaelis (Uberiores adnotationes in hagiographos V. T. libros. Hal. 1720. Vol. III.), bei dem der dogmatische Geist enger, die messianische und typische Auslegung weiter ausgedehnt erscheint, als bei Martin Geier, keine Schwierigkeit darin, anzunehmen, dass Asaph in den Pss. 74. 79. 80, in deren Ueberschriften er zugleich als Verfasser genannt wird, die Unglückszeit unter Antiochus Epiphanes prophetisch geschaut und mit getreuen Zügen geschildert habe.

Während van Til und J. H. Michaelis die rechte Deutung mancher Psalmen in der prophetischen Beziehung auf makkabäische Zeitverhältnisse suchten, gingen viele der nun folgenden späteren Ausleger des 18. und 19. Jahrh. einen Schritt weiter, indem sie in vielen Psalmen, welche den Stempel jüngeren Ursprunges an sich tragen, das makkabäische Zeitalter geradezu als Entstehungszeit dieser Lieder annehmen, dagegen die nur prophetische Beziehung auf jene Zeit läugnen. Damit beginnt für die Auslegungsgeschichte der s. g. Makkabäerpsalmen eine wichtige Periode.

Herm. Venema (Comment. in psalmos. Leovardiae 1762-67. VI Tom.) vertheidigt mit vielem Scharfsinn die makkabäische Herkunft von 34 Psalmen (9. 10. 43. 44. 53. 74. 77. 79. 85. 92. 94. 95. 97. 98. 99. 100. 102. 108. 111. 112. 113. 114. 115. 116. 117. 118. 128. 129. 135. 146. 147. 148. 149. 150). In seinem Landsmanne Herm. Munting he (Die Psalmen uit het Hebr. vertaald. 2. Ausg. 1820. 21.) findet gegen Ende des Jahrhunderts dieselbe Ansicht einen Vertheidiger. Muntinghe's Buch ist im Ganzen mit gesun-

<sup>\*)</sup> Leider war es mir nicht möglich, mir in seine jetzt selten gewordenen Werke einen tieferen Einblick zu verschaffen. Auch der gelehrte und segensreich wirkende Biograph van Til's, van Oosterzee zu Utrecht, an den ich mich brieflich nm nähere literar. Notizen wandte, konnte mir bei Verweisung auf den von ihm über van Til geschriehenen Artikel in Herzog's theol. Real-Eneykl. (Bd. XXI. S. 611 f.) über die von seinem Landsmanne vertretene Ansicht in Betreff der makkah. Psalmenauslegung keine weitere Anskunft geben, so dass ieh mir über die Art und Weise, wie van Til das kritisehe Material handhabte, kein Urtheil bilden konnte. Die wichtigsten hierher gehörigen Werke van Til's sind: Commentarie op de Pss. (dentsch Frankf. 1697) und Over de digt-zang-en speedkonst, zoo der Ouden, als bijzonder der Hebreeuwen (1692).

dem Geschmacke geschrieben und gewann in Scholl einen deutschen Uebersetzer (Kurze Anmerkk. zu den Pss., aus dem Holländ. ins Deutsche von Scholl. Halle 1792—93. 3 Bdchn.). Wenige Jahre vorher war in Halle der Psalmencommentar von Johann Aug. Dathe erschienen (Psalmi ex recensione textus Hebraei et versionum antiquarum latine versi notisque philol. et crit. illustrati. Hal. 1787), und auch in diesem wird u. a. der 44. Psalm geschichtlich aus der Drangsalsperiode des Antiochus Epiphanes erklärt. Immer entschiedener treten seit Anfang unseres Jahrhunderts die Vertheidiger von angeblichen Makkabäerpsalmen hervor.

Schon im Jahre 1806 legte E. G. Bengel das offene Bekenntniss ab: "ulterius aliquantum procedere auserim fatendo: Psalmorum seriem non adeo parvam ipsis Maccabaeorum temporibus assignare, multa esse, quae mihi suadeant"\*). Die isagogischen Untersuchungen Rosenmüller's (Scholia in V. T. IV. ed. II. Lips. 1798—1804), de Wette's (Comm. zu den Pss. 1811), Leonh. Berthold's, der in seiner Hist. krit. Einleit. in sämmtl. kanon. und apokryph. Schriften des A. u. N. T. Erlang. 1812. p. 1966 die Pss. 44. 69. 74. 79. 115. 118. 119. 149 in der Makkabäerperiode verfasst sein lässt, und Heinr. Eb. Paulus', welcher bei der Auslegung der Pss. 66. 74. 79. 115. 123 ebenfalls vom Zeitalter der Makkabäer ausgeht (Philol. Clavis über die Pss. 2. Ausg. Jena 1815), schienen die Thatsächlichkeit von Makkabäerpsalmen zur Gewissheit zu erheben.

Da erschien 1816 in den Ergänzungsbll. zur Allg. Halle'schen Litt.-Ztg. (Nr. 81, S. 643 ff.) eine Abhandlung von Wilh. Gesenius, in welcher die von den Vertheidigern der Makkabäerpsalmen gewonnenen Ergebnisse einer Kritik unterzogen, und von der Geschichte des Kanon aus nicht unerhebliche Zweifel gegen ihre Annahmen angeregt wurden. Durch die Beweisführung des Meisters auf dem Gebiete der hebr. Grammatik und Exegese liessen sich in der That Rosenmüller und de Wette von dem Nichtvorhandensein makkabäischer Psalmen überzeugen, widerriefen darum unbedenklich ihre frühere Ansicht in den neuen Ausgaben ihrer Werke (vgl. Rosenmüller's Scholien von 1821 und de

<sup>\*)</sup> Supplementa quaedam ad introductiones in librum psalmorum in seinen Opuscula academica ed. Pressel. Hamb. 1834. p. 13.

Wette's Psalmencommentar von 1823, auch sein Lehrb. d. hist. krit. Einl. in die kanon. u. apokryph. Bücher des A. T. 4. Ausg. S. 338). War der Kanon schon früher endgiltig geschlossen, so verstand sich ja die Unmöglichkeit der Aufnahme von makkabäischen Psalmen von selbst. Die von Gesenius in der erwähnten Abhandlung im Ganzen nur kurz hingeworfenen Bedenken fanden bald weitere Ausführung und Erweiterung. Die erste bedeutendere Schrift gegen Makkabäerpsalmen verfasste Conrad Dietrich Hassler. Im ersten Theile seiner Commentatio critica de psalmis Maccabaicis, quos ferunt (particula prior, Ulmae 1827) sind die schon von Gesenius erhobenen Bedenken gegen die Annahme von makkabäischen Psalmen weiter ausgeführt und durch neue vermehrt. Im zweiten Theile unterzieht Hassler diejenigen Psalmen einer genauen Einzeluntersuchung, welche aus inneren Kriterien für makkabäisch gehalten worden sind. Das Resultat seiner Untersuchung fällt gegen Makkabäerpsalmen aus, und dies negative Ergebniss finden wir in durchaus beifälliger Weise beurtheilt von Winer (Neues kritisches Journal. Bd. VII. S. 374 ff.), Umbreit (Theol. Studien u. Krit. Bd. I. S. 803 ff.), Hirzel (Neue theol. Annalen. 1828, p. 752 ff.), de Wette (Psalmencomm. 3. Aufl. S. 12 u. 319). Die gelehrtesten Vertreter biblischer Kritik traten also Hassler's Beweisführung gegen Makkabäerpsalmen bei. Darum verargen wir es dem Manne nicht, dass er in seiner Freude, ein festes Resultat für die Wissenschaft gewonnen, und in der Meinung, die alte Streitfrage endgiltig zum Abschlusse gebracht zu haben, über seine Gegner triumphiren und seine siegreichen Wassen niederlegen zu können meinte ("suspensis jam victricibus armis exsultandum tripudiandumque mihi videbatures).

Die Siegesfreude war aber eine verfrühte. Auf den Kampfplatz, wo Hassler soeben eine Lanze gegen Makkabäerpsalmen gebrochen, trat als scharfsinniger und feiner Vertheidiger der angefochtenen und scheinbar für immer widerlegten Streitfrage für Makkabäerpsalmen Ferd. Hitzig und legte gegen "das grundlose Nein" zuerst Verwahrung ein in seiner 1831 veröffentlichten Schrift Begriff der Kritik, am A. T. prakt. erörtert (Heidelb. 1831). Doch war die Anzahl von Liedern, die er aus kritischen (exeget.) und historischen Gründen in die Makkabäerzeit verlegte,

eine noch mässige. Hitzig's den makkabäischen Psalmen günstige Darlegung fand den entschiedensten Widerspruch von Seiten Hävernick's und Hassler's. Der erstere wandte gegen Hitzig ein, der Kanon sei in der Makkabäerzeit bereits geschlossen gewesen, also haben auch in dem bereits abgeschlossenen dritten Theile des Kanon neue Psalmen keine Aufnahme mehr finden können (Handb. der hist. krit. Einl. in das A. T. I, 1. S. 31). Hassler griff zur Abwehr noch einmal zu den Waffen und schrieb eine zweite Abhandlung gegen Makkabäerpsalmen (Comment. crit. de pss. Macc., quos ferunt, partic. poster. Ulmae 1832), worin er ebenfalls den Schluss des Kanon gegen die Hitzig'sche Annahme geltend macht und zum Beweis des Abschlusses auch des dritten Theiles des Kanon besonders darauf sich beruft, dass das Buch Sirach selbst, "hebräisch geschrieben und der Aufnahme würdig", gleichwohl keine Aufnahme fand, weil in den Kanon nichts mehr hineinkommen konnte (a. a. O. S. 7). Zwei Jahre später erschien Hitzig's Psalmencommentar Die Psalmen histor.-krit. untersucht (1834.35). Hier werden nicht nur alle Psalmen der drei letzten Bücher, sondern auch eine Anzahl aus dem ersten und zweiten Buche der Makkabäerzeit zugewiesen. Also soweit geht Hitzig, zu behaupten, dass der grössere Theil unseres Psalmenbuches makkabäischen Ursprunges sei. Bescheidener und massvoller war in seinen Behauptungen Hesse, der in seiner Habilitations-Dissertation De psalmis Maccabaicis (Vratislaviae 1837) von etwa 7 Psalmen (44. 60. 74. 79. 83. 94. 118) makkabäischen Ursprung nachzuweisen suchte. Dagegen überboten Caesar v. Lengerke (Die 5 Bücher der Pss. Königsb. 1847) und Just. Olshausen (Kurzgef. exeg. Handb. z. A. T. 14. Lief. Leipz. 1853) Hitzig noch in der Zahl von Psalmen, die aus der Makkabäerzeit stammen sollen.

Die neueste Abhandlung über Makkabäerpsalmen von Peter de Jong erschien 1857 (Disquisitio de psalmis Maccabaicis. Lugduni Batav.). Dieselbe bietet aber bei aller anzuerkennender massvoller Behandlung der Streitfrage für die Entscheidung und weitere wissenschaftliche Begründung nichts wesentlich Neues\*). Die Möglichkeit makkabäischen Zeitalters ward für

<sup>\*)</sup> Der Leydener Professor A. Küenen hat in seiner hist. krit. Einl. in das A. T. 1865. (III. p. 308-332) de Jong's Schrift in zustimmender Weise beurtheilt.

eine beschränkte Anzahl Psalmen ausserdem darzuthun gesucht von Zunz, Die gottesdienstl. Vorträge der Juden. S. 15, Herzfeld, Gesch. des Volkes Israel. III. S. 68 ff., C. L. W. Grimm, Kurzgefasstes exeg. Handbuch zu d. Apocryph. des A. B. III. S. XXVII.

Beachtenswerthe Beiträge für eine gerechte Beurtheilung der für Abschluss des Psalterium und für Dauer alttestamentlicher Psalmenpoesie, wieweit sie im Kanon vertreten ist, so überaus wichtigen Controverse liefern die in den Schriften der bedeutendsten neueren Exegeten und Commentatoren hie und da verstreuten gelegentlichen Excurse und Bemerkungen. Ausser Hengstenberg, Hävernick, Keil haben in neuerer Zeit besonders auch Ewald, Böttcher, Thenius, Dillmann Dasein und Möglichkeit makkabäischer Psalmen bestritten. Die beigebrachten Gründe sind aber öfter doch nicht stichhaltig. Die Vertheidiger makkabäischer Psalmen wurden nicht in schlagender und überzeugender Weise zurückgewiesen. Dass die Frage für die isagogische Wissenschaft noch nicht endgiltig entschieden ist, beweist auch der neueste Psalmencommentar von Fr. Delitzsch, der auf Grund der schon 1860 von ihm vertretenen Einschaltungshypothese (Psalt. II. S. 379) Möglichkeit des Vorhandenseins makkabüischer Psalmen im Psalterium zugiebt (Comm. v. 1867. Einl. p. 10. § 3), trotzdem dass die Einzelexegese der fraglichen Psalmen ihn niemals in dieser Annahme bestärkt.

#### II.

# Prüfung der gegnerischen Beweisführung.

Hitzig ging in der schonungslos scharfen Kritik, die er in seinem historisch-kritischen Psalmencommentare (1835. 36) entwickelte, welcher kürzlich (1863-65) in umgearbeiteter Gestalt erschien, so weit, dass er vom dritten Psalmenbuche an (Ps. 73) alle Psalmen in die Makkabäerzeit verweist, mit Ausnahme einiger weniger Psalmen des dritten Buches, von denen er nachweist, dass

sie unmittelbar vor der ausbrechenden Verfolgung gedichtet seien, so die Pss. 82 (der 204 gedichtet sein soll). 84. 85. 87. Dafür reihet er aber mehrere Psalmen des ersten Buches, wie Pss. 1.2, und des zweiten Buches, wie Ps. 60, welche drei den Alexander Jannai zum Verfasser haben sollen, den makkabäischen Psalmen zu; ebenso aus den zwei ersten Büchern die Pss. 42. 43. 44. 65, die von Onia III. stammen sollen. Alle übrigen Psalmen der beiden ersten Bücher vertheilt er in Bezug auf Abfassungszeit und Dichter in der Weise, dass er 14 dem David (sämmtliche Pss. vom 3. an bis 19, excl. Pss. 5. 6. 14) also von den 73 mit לדוד üherschriebenen Liedern kaum den fünften Theil, 27 dem Jeremia oder dessen Zeitgenossen (Pss. 5. 6. 14. 53. 22-28. 29. 30-35. 36. 37. 38. 39. 40. 55. 69. 70. 71), 3 dem Jesaja (46. 47. 48), 4 dem Deutero-Jesaja (50. 51. 52. 54) zuweist, während er die Pss. 20. 21. 49. 68 nur in annähernder Weise in Betreff ihres Zeitalters bestimmt, bei Ps. 41 aber gar keinen Aufschluss giebt. Zu welchen Resultaten Hitzig's Kritik geführt hat, lehrt die folgende Zusammenstellung der makkabäischen Psalmen, die er ausfindig machte:

I. Von 224-187 v. Chr. (Antioch. M.): Pss. 42, 43, 65, 81, 82, 84, 85, 87.

II. Von 176 – 164 v. Chr. (Antioch. Epiph.): Pss. 44 (cf. 1 Macc, 5, 56—62). 73 (1 Macc. 1, 10 ff.). 74 (1 Macc. 1, 41—64). 75 (1 Macc. 3, 10 ff.). 76 (1 Macc. 3, 13 ff.). 77. 78. 79. 80 (1 Macc. 5, 9). 83 (1 Macc. 5). 86. 88.

III. Von 163-143 v. Chr. (Judas und Jonathan): Pss. 89 (cf. 1 Macc. 6, 28 ff.). 90. 91. 92 (1 Macc. 6, 49. 53. 7, 1. 5 ff. 7, 6. 24). 93. 49. 95. 96. 97 (1 Macc. 7, 5. 7, 16 ff. 7, 32. 7, 43. 7, 40). 98. 99. 100. 101. 102. 103. 104 (1 Macc. 9, 1. 9, 3. 10, 7. 9, 71-73). 105. 106. 107. 111. 113. 114. 115. 116. 117. 118. 119. 120. 121 (1 Macc. 9, 72. 10, 9. 10, 21. 10, 63. 11, 63-74. 12, 48. 13, 23. 12, 31. 32).

IV. Von 143 – 135 v. Chr. (Simon): Pss. 122 (cf. 1 Macc. 13, 10). 123. 124. 125 (1 Macc. 13, 15–19. 20–22. 22–24). 126 (1 Macc. 14, 7). 127. 128. 129. 130. 131 (1 Macc. 12, 53–13, 3. 14, 25). 132 (1 Macc. 13, 49–52). 133. 134. 135. 136 (1 Macc. 14, 8. 13 ff.).

V. Von 135-107 v. Chr. (Joh. Hyrcan): Pss. 59. 137. 138. 139. 140. 141 (cf. 1 Macc. 16, 14). 145 (2 Macc. 12, 35 ff.). 146. 147.

VI. 107 v. Chr. (Aristobul): Pss. 148. 149.

VII. Von 105-87 v. Chr. (Alexand. Jannaeus): Pss. 1. 2. 60. 108. 110. 142. 143. 144. 150.

Aus dieser Zusammenstellung erhellt zugleich in Hinsicht auf die jedesmal citirten Stellen aus den Büchern der Makkabäer, dass insbesondere das erste Buch der Makkabäer für die historische Auslegung der einzelnen Psalmen von 73-150 (mit geringer Ausnahme) die Scholien biete (vgl. Die Pss. übers. u. ausgel. II. 2. 1865. Einl. p. XI). Die sachliche Uebereinstimmung hält er für das Entscheidende bei der Bestimmung des Zeitalters. "Wer da sieht", sagt er (a. a. O.), "wie nach unserer Auslegung die Psalmen nicht peinlich, sondern mit Freiheit der fortschreitenden Geschichte sich anschmiegen; wie die vordersten ihre Erklärung in 1 Macc. C. 1 u. 3 finden, Ps. 83 in C. 5, der 89. in C. 6; wie hervorstechenden Ereignissen, z.B. dem Regierungsantritte Jonathans, seinem Siege bei Hazor, seiner Gefangennahme, der Nachfolge Simons, allemal an richtiger Stelle ein Psalm entspricht oder mehrere; wer, wie im Ganzen die Stufenlieder historisch verbunden sind, S. 376 ff. 384 erwogen hat u. s. w.: Dem sollten dieses Ortes alle kritischen Zweifel benommen sein." Ehe wir diese Beweisführung im Einzelnen sorgfältiger prüfen, sei uns vergönnt, sogleich einen kritischen Zweifel zu erheben, der sich dem unbefangenen Beurtheiler beim ersten Blicke aufdrängt. Nach der Hitzig'schen Zeitbestimmung fällt nämlich fast kein einziger Psalm in die Zwischenzeit zwischen Jeremia und das Zeitalter der Seleuciden. Welchen Erklärungsgrund hat Hitzig dafür, dass zwei ganze Jahrhunderte hindurch die Psalmendichtung verstummt wäre?

In der Hauptsache folgt der Hitzig'schen Beweisführung Caesar von Lengerke in seinem 1847 herausgegebenen Psalmencommentare, nur darin seinen Vorgänger noch überbietend, dass er keinen einzigen Psalmen für davidisch hält. In letzterem Punkte stimmt mit ihm überein Justus Olshausen, der den Grundstock des Psalterium ebenfalls aus makkabäischen Liedern bestehen lässt.

Nach dieser allgemeinen Darlegung der Ansichten derer, welche das Hasmonäerzeitalter mit so reichen Dichterlorbern schmücken, gehen wir nun zur näheren Untersuchung ihrer Beweisgründe, und zwar am ersten der s. g. inneren Gründe über. Es gilt also sich darüber ein Urtheil zu bilden, ob die in den angeb-

Ps. 44.

lichen Makkabäerpss. vorauszusetzenden oder wirklich geschilderten Verhältnisse, Begebenheiten, Personen uuverkennbar und mit Nothwendigkeit allein aus dem makkabäischen Zeitalter verstanden werden können, ob allein diese Zeit den zum Verständniss der Lieder unentbehrlichen geschichtlichen Hintergrund biete oder nicht. Durch die Erklärung des Einzelnen in dem betreffenden Psalmen rechtfertigen die Vertheidiger makkabäischen Ursprunges ihre Ansicht. Folgen wir ihnen in dieser Einzelbetrachtung Schritt für Schritt, um durch Einzeluntersuchungen Resultate zu gewinnen, die wir für unsere Kritik verwerthen können. Zu denjenigen Psalmen, welche man in älterer und neuerer Zeit aus historischen Gründen in die makkabäischen Zeiten setzte, wegen Aussagen, die man nur aus den syrischen Religionsunterdrückungen und dem damaligen Zustande des Volkes erklärbar fand, gehören vor allen Ps. 44, nächstdem Pss. 74. 79. 83.

#### 1) Ps. 44.

Nach dem Vorgange von Chrysostomus, Theodoret, Nicolaus de Lyra meinte Calvin, dass Psalm 44 recht eigentlich auf jene Leidenszeit der Tyrannei des Antiochus Epiphanes passe, beschränkt aber behutsam diese Ansicht dahin, dass der Psalm auch auf andere Zeiten angewendet werden könne, weil ja nach der Rückkehr aus dem Exil fast keine Zeitperiode von Drangsalen ganz frei gewesen sei\*). Esrom Rudinger dagegen hält eine andere als makkabäische Zeitbeziehung für unstatthaft und erklärt sich besonders gegen die Auslegung, welche die babylonische Periode als Entstehungszeit des Liedes annimmt, weil der im Psalmen geschilderte Zustand des Volkes ein anderer gewesen sei als in jener babylonischen Periode \*\*). In demselben Sinne urtheilen

<sup>\*) &</sup>quot;Quaerimoniae, quas psalmus 44. continet, proprie conveniunt in miserum illud et calamitosum tempus, quo grassata est saevissima tyrannis Antiochi, nisi forte latius extendere libeat: quia post reditum ab exilio nullum fere tempus a duris molestiis vacuum fuit" (vgl. Calvin. Comment. in librum Psalm. Genev. ed. 1610. p. 211).

<sup>\*\*) &</sup>quot;Cum res ostendat, fuisse adhuc aliquem statum populi, qui nullus fuit Babylonico tempore, et congruunt Antiochico praeclare omnia" (Libri Pss. paraphr. latina. 1580. 1581. Lib. II. p. 18).

von den späteren Auslegern Venema (a.a.O. III. p. 64ff.), Dathe (a.a.O. p. 147), Rosenmüller (a.a.O. II. p. 998), Muntinghe, von den neueren de Wette (in der ersten Ausgabe seines Psalmencommentars), Hitzig (Die Pss., Heidelberg 1835. 36. II. p. 95 f. Die Pss. übers. u. ausgel. Leipz. u. Heidelberg 1863. I. p. 240 ff.), Hesse (a.a.O. p. 23 ff.), von Lengerke (a.a.O. I. p. 218 ff.), Olshausen (a.a.O. p. 194 ff.), van der Palm (Bijbel zu diesem Ps.), Küenen (Bijbl. Woord. III. p. 151 und Hist. krit. onderzoek naar het ontstaan en de verzameling van de Boeken des Ouden Verbonds. Leyden 1865. Bd. III. § 142. p. 308 ff.), van Hengel (Interpretatio epist. Pauli ad Rom. IV. p. 304 zu Röm. 8, 36, wo der 23. Vers von Ps. 44 citirt wird), P. de Jong (Disquis. de pss. Macc. p. 5—14).

Auf den ersten Blick möchte es in der That unwiderlegbar scheinen, dass der Inhalt des Psalmen mit den geschichtlichen Verhältnissen der Makkabäerzeit vortrefflich übereinstimmt. muss man den historischen Hiutergrund nicht mit Hitzig in dem im ersten Makkabäerbuch cap. 5, 56-62 erzählten Ereignisse suchen. Dort wird nämlich berichtet, dass Josephus und Azarias, zwei Unterbefehlshaber im Heere des Judas Makkabäus, wider des letzteren ausdrücklichen Befchl, von eitler Ruhmgier (v. 57) und Neid gegen die makkabäischen Helden (v. 56) getrieben, in eine Schlacht gegen Gorgias sich einliessen, deren unglücklicher Ausgang Israel 2000 Mann kostete (v. 60). Auf diese Thatsache kann sich der Psalm nicht beziehen, weil dann die Erklärung des Volkes, in dessen Namen doch der Dichter redet, "dass sie unschuldig und ohne sich einer Untreue gegen Gott schuldig gemacht zu haben, um Gottes willen leiden" sinnlos wäre; denn sie hatten ja die Schlacht in eitler Selbstvermessenheit begonnen (v. 61, wo es von ihnen heisst: "οιόμενοι ἀνδραγαθησαι"). Der üble Ausgang des aberwitzigen Unternehmens traf sie als wohlverdiente Strafe, weil sie des Judas Befehl übertraten; da sie ohne Noth sich in den Kampf begaben, so vergassen sie eo ipso ihres Bundesgottes, konnten also nicht mit gutem Gewissen bekennen, wie der Dichter des Psalmen v. 18: ,, alles dies hat uns getroffen, ohne dass wir Dich vergassen" u.s.w., und Worte wie die des frommen Sängers: "nicht auf meinen Bogen vertraute ich und nicht mein Schwert sollte mir Sieg verleihen" (v. 7) wären im Munde jener Leute schändliche Lügen. Aus diesen Gründen ist die Hitzig'sche Auslegung eine gänzlich verfehlte.

Ps. 44.

Mit mehr Glück suchen Venema und ihm folgend Olshausen, van der Palm, P. de Jong u. a. den Inhalt des Psalmen mit den im ersten Makkabäerbuche cap. 9 und bei Fl. Joseph. Antiqq. XII, 11, 1. 2. XIII, 1. erzählten Thatsachen zu vereinbaren, nämlich mit der nach des Judas Tode erlittenen Niederlage und der darauf folgenden Drangsalszeit (vgl. bes. 1 Macc. 9, 27: καὶ ἐγένετο θλίψις μεγάλη ἐν τῷ Ἰσραήλ, ήτις οὐκ ἐγένετο ἀφ' ης ἡμέρ ς οὐκ ὤφθη προφήτης έν αὐτοῖς). Gleichwohl führt uns die rechte exegetische Auslegung von v. 19 vgl. vv. 21. 22 des Psalmen auf ein wichtiges Bedenken, welches jener Annahme widerspricht. Wie kann sich das Bundesvolk der Treue gegen seinen Jehova rühmen, da doch dies Volk das untheokratische Bündniss mit den Römern schloss (1 Macc. 8)? Woher sollte da ein Dichter den Muth nehmen, auf seines Volkes Bundestreue, Unschuld und demuthsvolles Gottvertrauen sich zu berufen, wie dies im Psalmen vv. 4.7. 18. 19. 21. 22 so stark betont ist? Insbesondere steht die Thatsache des untheokratischen Bündnisses mit den Römern, wonach die Israeliten zur Makkabäerzeit Fleisch für ihren Arm hielten - obwohl die Begeisterung für die Sache der Freiheit im Geiste begonnen hatte mit dem Sinne von v. 4 nnseres Psalmen in directem Widerspruche. Und hätte wirklich die 1 Macc. 9 erzählte Begebenheit dem Dichter die Veranlassung zu unserem Psalmen geboten, so würe doch kaum erklärlich, wie gerade des eigentlichen tragischen Kernes des ganzen Ereignisses, nämlich des Heldentodes des todesmuthigen Judas, den nach dem Berichte des Verfassers der Makkabäerbücher Israel in Trancrliedern beweinte (1 Macc. 9, 20. 21), vom Psalmisten nicht auch nur mit einem Worte Erwähnung geschehen wäre! Mit gleichem Rechte wenigstens lässt sich der Psalm auf eine unglückliche Lage des Staates in früherer Zeit anwenden. Am passendsten erscheint uns da die letzte Zeit vor dem Exil. Der fromme König Josia hatte den Götzendienst und heidnisches Wesen ausgerottet, den reinen Jehovadienst hergestellt, "so dass alle, die in Israel erfunden wurden, ihrem Gott dieneten. So lange Josia lebte, wichen sie nicht von dem Herrn, ihrer Fäter Gott" (2 Chr. Trotz dieser Erneuerung des Bundes mit Jehova, trotz der treuen Haltung des Volkes, trotz der strengen Rechtspflege des frommen Josia, welche Jeremia sogar in dem Fluche über Sallum, des Josia entarteten Sohn, im Grabe ihm nachrühmt (Jerem.

22, 15 f.), unterliegt das Volk Gottes 608 in der Schlacht bei Megiddo nahe bei Hadadrimmon, der Todesstadt Josia's (2 Kön. 23, 29 ff. Zach. 12, 11). Ist nun der Dichter von Ps. 44 ein treuer Anhänger des Königs, der im heiligen Kampfe für die Sache Jehova's fiel, so erscheint die Betheuerung der Unschuld (vv. 18. 19) und auch die Versicherung "um Gottes willen" zu leiden (v. 23) durchaus nicht als im Widerspruch stehend mit der vorausgehenden Geschiehte. Dann aber ist auch der dem Verfasser des Psalmen von Tholuck und Hupfeld gemachte Vorwurf oberflächlichen Sündenbewusstseins unbegründet. Dem Jeremia fehlt es gewiss nicht an einer tieferen Erkenntniss der Schuld, welche das Leiden des Exils verursachte. Aber neben diesem klaren Sündenbewusstsein lebte doch auch in ihm ein Bewusstsein der um Gottes willen erlittenen Schmach und Drangsal, das sieh z. B. Jer. 15, 15 ausspricht: דע שוֹאָתי עלֵיךְ חַרְפָּה denn du weisst, dass wir um deinetwillen geschmähet werden\*).

Eine unbefangene Betrachtung der in Ps. 44 vorkommenden, auf geschichtliche Thatsachen hinweisenden Einzelheiten führt mithin zu dem Resultate, dass im Inhalte des Psalmen nichts sich findet, was mit zwingender Nothweudigkeit eine Anwendung auf makkabäische Zeitverhältnisse fordere.

Die Beweisführung aus der blossen Möglichkeit aber, gewisse im Liede selbst vorkommende Angaben auf Ereignisse jenes Zeitalters zu beziehen, reicht nicht aus, um den makkabäischen Ursprung dieses Psalmen zur unumstösslichen Gewissheit zu erheben.

### 2) Ps. 74.

Drei Gründe macht man für den makkabäischen Ursprung geltend: 1) das Anfhören der Prophetie (v. 9: אֵרֹדְעוֹר כָּבִרא), allerdings ein charakteristisches Merkmal des makkabäischen Zeitalters, vgl. 1 Macc. 9, 27. 4, 46. 14, 41; Geb. des Asarj. v. 14: οὔκ ἐστιν ἐν τῷ καιρῷ τούτῳ ἄρχων καὶ προφήτης; 2) das Bestehen von Synagogen, bezeugt durch die Worte v. 8: בָּלִּרְעֵדֶרִי־אֵל בָּאֶרֶץ; 3) die

<sup>\*)</sup> Calvinus: "nam Babylonios ad rabiem adigebat populi constantia: quum viderent a victis ac profligatis suas superstitiones adhuc damnari" (l. l. p. 217).

Ps. 74.

im Psalmen enthaltenen Andeutungen von einem Religionskriege. Sind aber diese Gründe stichhaltig?

Den ersten für makkabäisches Zeitalter vom Aufhören der Prophetie entlehnten Grund suchte Hengstenberg dadurch zu entkräften, dass er nachwies, wie auch vom chaldäischen Zeitalter das Nichtmehrvorhandensein von Sehern ausgesagt werden könnte, gerade die Worte "es ist kein Prophet mehr" setzten voraus, dass das Volk des Herrn vor kurzem noch Propheten gehabt hätte und auch "des Jeremia prophetische Thätigkeit sei mit der Zerstörung Jerusalems zu Ende gegangen". Allein diesen Versuch einer Widerlegung müssen wir als misslungen ansehen. Denn auch nach der Zerstörung des Tempels weissagte Jeremia (vgl. Jer. 31, 15 mit 40, 1), genoss prophetisches Ansehen (Jer. 42, 1 ff.) und setzte in Aegypten seine prophetische Wirksamkeit fort (43, 8 ff. 44, 1 ff.). Ebensowenig kann der Einwand de Wette's, Jeremia sei nicht von allen für einen Propheten gehalten worden, einen Vertheidiger makkabäischen Ursprunges widerlegen; und die Berufung auf Klagel. 2, 20, wo allerdings die Klage ertönt, Priester und Prophet sei im Heiligthum ermordet worden, wo also Beziehung auf chaldäisches, nicht makkabäisches Zeitalter vorliegt, erscheint uns deshalb ebensowenig als Gegenbeweis zulänglich, weil jene Stelle in den Klageliedern im Zusammenhange verstanden keineswegs die Folgerung gestattet, alle Seher seien ermordet worden. Jeremia wenigstens blieb am Leben und weissagte zur chaldäischen Zerstörungszeit und nach der verhängnissvollen Katastrophe. Wir suchen eine überzeugende Handhabe zur Widerlegung im Gegensatz zu allen bisherigen Versuchen in dem rechten Verständnisse der Worte אין־עוֹד נביא, auf welche unsere Gegner sich stützen, und zwar kann sich dies rechte Verständniss nur aus dem Zusammenhange ergeben, in welchem die Stelle steht. Die Stelle lautet im Context:

- v. 8: Sie sprechen in ihrem Herzen: lasset uns sie allzumal vernichten! - verbrannt haben sie alle Gotteshäuser im Lande.
- v. 9: Unsere Zeichen sehen wir nicht, kein Prophet ist mehr da, und niemand bei uns, der da wüsste, wie lange.

Der innige Zusammenhang der Worte "kein Prophet ist mehr da" mit den vorangehenden und unmittelbar folgenden Textesworten lehrt ganz deutlich, dass nach dem Sinne des Dichters der

Hauptnachdruck auf die Aussage fällt, dass "Niemand wisse, wie lange die Drangsal dauern werde, weil kein Prophet da sei, welcher durch göttliches Orakel dem Volke Gewissheit verschäffen könne". Nicht darauf kam es dem Dichter an, auszusagen, dass überhanpt kein Prophet mehr vorhanden sei, die Existenz von Propheten überhaupt zu läugnen, sondern das beklagt er, "dass Propheten nicht mehr vorhanden, welche weissagen könnten, wie lange das Leiden noch währe". So aber kann auch in der Epoche des chaldäischen Krieges ein frommer Israelit klagen, der nicht mit seinen Landsleuten in die Gefangenschaft geführt, sondern im verödeten Vaterlande zurückgeblieben war. Jeremia und Ezechiel lebten zwar, aber im Auslande. Der betrübte Psalmensänger kann darum auch von ihnen nicht prophetische Auskunft erhalten, für ihn sind ihre prophetischen Stimmen erstorben, für ihn in der prophetenlosen Heimath giebt es in der That keine göttlichen Seher. Mit feinem exegetischen Gefühle sah schon Calvin in dieser aus dem klaren Zusammenhange der Verse 8 und 9 sich ergebenden inneren Gedankenfolge die Lösung der Hauptschwierigkeit für die Ausleger, welche chaldäische Zeitheziehung annehmen, der Schwierigkeit nämlich, dass ja damals Propheten vorhanden waren. Nur nimmt jener grosse Ausleger seine Zuflucht zu der Annahme, dass die damals lebenden Propheten ihre prophetische Amtswirkung abgeschlossen, geschwiegen und die göttlichen Orakel nicht verkündet hätten\*). Wir wissen ja, dass sowohl Ezechiel unter den Exulanten am Χαβώρας weissagte als Jeremia auch in Aegypten seine Weissagungen fortsetzte. Das Zeugniss, dass zur chaldäischen Zeit Propheten vorhanden waren, dass sie zur makkabäischen mangelten, lässt sich nicht wegwischen. Trotzdem fassen die Klage, "dass kein Prophet mehr vorhanden, welcher wisse, wie lange" als gleichzeitig mit Jeremia, ohne dass wir uns in einen Widerspruch verwickeln, wenn wir nur die zwei Hauptpunkte festhalten, dass nämlich nicht das Vorhandensein von Propheten an und für sich verneint werden soll, und dass die Klage von einem in pro-

<sup>\*) &</sup>quot;Quanquam si magis ad exilium Babylonicum referre placeat, hujus nodi facilis erit solutio: quia licet tunc viverent Jeremias, Ezechiel et Daniel, scimus tamen quasi vocationis suae cursu perfunctos tacuisse ad tempus" (Calvinus Comment. in libr. Pss. Genev. 1610. pag. 347).

Ps. 74.

phetenloser Heimath zurückgebliebenen Dichter herrührt. Das letztere geht zwar nicht aus einer directen im Psalmen selbst enthaltenen Aussage hervor, wird aber bei weiterer Erwägung sich uns bestätigen.

Versuchen wir nun eine Widerlegung des zweiten für makkabäisches Zeitalter geltend gemachten Punktes, dass nämlich zur chaldäischen Zeit von einer Verbrennung von Synagogen nicht die Rede sein könne, weil es zu jener Zeit Synagogen überhaupt noch nicht gab. Wir würden in der That diesen Punkt als einen in der Streitfrage entscheidenden ansehen, wenn wir überzeugt würden, dass in unserem Psalmen unter den v. 8 erwähnten מוֹעדר־אל Synagogen verstanden werden müssten. Dies ist aber eine sehr strittige Vitringa (De synagoga vetere libri tres, Francq. 1696. p. 404) und ihm folgend Dathe denken an den Tempel oder an Stätten, wo Gott erschien ("templum vel potius loca, in quibus Deus apparuit"), ähnlich neuerdings Hengstenberg: ,,die Offenbarungsstätten Gottes". Gesenius und de Wette verstehen die heiligen Oerter (מַמוֹת), die Josia vielleicht nicht alle ausgerottet habe. Alle diese Deutungen werden von Schwierigkeiten gedrückt, die schon Hitzig in scharfsinniger Weise herausgefunden hat (vgl. Die Pss. übers. u. ausgel. II. 1. Hälfte. p. 133), und ich bekenne offen, dass ich selbst am einfachsten die מוֹעָדִי־אֵל als Synagogen fassen würde, um allen jenen Schwierigkeiten zu entgehen, wenn nicht die Textbeschaffenheit der Stelle sowie die Thatsache, dass sonst nirgends Synagogen \*) bezeichnet, mich davon zurückhielte. Der masoretische Text der Stelle lautet: כינם והד שותם בארץ בארץ. Diese Worte haben nicht nur bei scharfsinnigen neueren Textkritikern wie bei Böttcher (De inferis p. 217. 218), welcher dem Stamme שוֹרשׁ die allerdings unerhörte Bedeutung "haurire, sorbere" beimisst, indem er die Worte so übersetzt: ,, [hoc illi assecuti sunt, templo] cremando absorpserunt omnes festos conven-

<sup>\*)</sup> Der stehende Ausdruck für Synagoge ist הכות הכנסת im Talm., seltener (vgl. Mischna. Sota 9, 15. ed. Berlin 1831, Surenhusius III. p. 308) בית Hupfeld's Aeusserung, dass auch mit Synagogen für makkabäisches Zeitalter noch nichts gewonnen sei, weil sich von Synagogen auch im Zeitalter der Makkabäer keine Spur finde, streitet mit dem Zeugniss des Josephus Bell. Jud. VIII, 3, 3 wo die Synagoge mit dem Namen το ἱερόν bezeichnet wird; anch mit Act. 15, 21 wo Synagogen ἐχ γενεῶν ἀρχαίων datiren.

tus Dei per terram" Anstoss erregt und zu Textveränderungen Anlass gegeben (vgl. Houbigant bei Venema z. d. St.), sondern schon den LXX, welche καταπαύσωμεν (scil. έορτάς) übersetzten, lag eine andere Texteslesart vor. Für den Stamm stand in ihrem Manuscript שבת; um den Parallelismus mi נינָם im ersten Gliede herzustellen, übersetzten sie in 1. Pers. καταπαύσωμεν, woraus erst später ein Abschreiber κατακαύσωμεν machte, sei es per lapsum calami, sei es absichtlich, um dem masoretischen (verderbten) Texte gerecht zu werden. Denn dass für שבתר ursprünglich נשבית gestanden habe, wie einige annehmen, ist von allen das allerunwahr-Dass aber שרבו anstatt שרבו die ursprüngliche scheinlichste. Lesart war, dafür spricht nicht allein das Zeugniss der LXX, sondern auch die Gedankenverknüpfung. Letztere rechtfertigt eine Conjectur, die wir ohne jede Veränderung des ursprünglichen Textes vornehmen, wenn wir auf folgende Weise jenes schwierige und als Verbalform kaum zulässige שבתר abtheilen und punktiren:

שָבָּת וְכָל־מוֹעֲדֵי־אֵל בָּאֶרֶץ, den Sahbat und alle heiligen Feste im Lande".

Für diese Aenderung spricht einmal der Sprachgebrauch, nach welchem מועד und häufig verbunden vorkommen (vgl. Jes. 1, 13. 14. 2 Chron. 8, 13), spricht insbesondere die Stelle in den Klageliedern cap. 2, 6 ff., wo von Gott ausgesagt wird: שׁבַּה , להוה בציון מועד ושבת dass er "alle heiligen Festfeiern und den Sabbat" vergessen habe, spricht aber ganz vorzüglich und unbestreitbar der Context. Denn die dritte Person שבחר (oder im masoret. Text שרפר) unterbricht nun nicht mehr die in erster Person sowohl vorangehende als auch folgende Rede (vgl. ניכם im ersten Gliede des 8. Verses und וֹאַינוּ im ersten Gliede des 9. Verses). Erst bei unserer Fassung, wonach שַׁבַּת וָכָל־מ׳ als Object der Verbalform נינם sich subordinirt, fällt ein deutliches Licht auf die Form כינם mit dem Suffix der dritten Person Plur., durch welches nach echt hebräischer Construction das folgende Object vorausgenommen wird: "lasset uns dies alles verniehten: den Sabbat und die heiligen Festzeiten im Lande". So allein wird eine immerhin harte Wiederholung des bereits am Schlusse von v. 7 ausgesprochenen Gedankens vermieden. So allein erhellt der wahre Sinn der minim im folgenden Vers. Denn der Sabbat nimmt unPs. 74.

ter diesen אֹרְתֹּרֹת nach Exod. 31, 13 die erste Stelle ein, wo es heisst: אַרְ אַרוֹת הָיוֹת הְיֹנְרוּ בִּי אַרֹת הָרא. Nach alle dem scheint mir der Ausdruck אַרְּיִרְיּאֵל so unzweidentig, dass derselbe, gestützt auf unsere Conjectur von הָלָל die Beziehung auf "Synagogen" ausschliesst, folglich in der Erwähnung der Synagogen, die ja nur illusorisch sind, ein weiterer Grund für die Annahme makkabäischen Zeitalters des Psalmen nicht zu suchen ist.

Das dritte Moment, welches man anführt, um unserem Psalmen makkabäisches Zeitalter zu vindiciren, nämlich die im Liede vorkommenden Andeutungen cincs um der väterlichen Religion willen geführlen Kampfes, ist noch kürzlich zu widerlegen. Man könnte solche Beziehungen mit Hitzig in den vv. 10. 18. 22 suchen, wo der Name Gottes gelästert wird, besonders in v. 22, wo Gott selbst seine Sache zu führen hat. Aber das sind doch wahrlich Aussagen von so allgemeiner Färbung, dass sie ebensowohl auf einen zur Zeit Davids oder des Exils stattfindenden Kampf, welcher um Gottes Sache willen geführt wird, bezogen werden können, als gerade auf das makkabäische Zeitalter.

Nach dieser Widerlegung der für die makkab. Entstehungszeit geltend gemachten Hauptgründe erübrigt noch, dasjenige anzuführen, was im Inhalte des Psalmen als Beweismittel für chaldäisches Zeitalter liegt. Da haben wir vor allem die Worte in Vers 7: שלחר באש מקדשך, die den Vertheidigern der makk. Herkunft von jeher grosse Scrupel bereiteten. Am offensten gesteht dies einer der neueren, übrigens gemässigten Vertheidiger makkabäischen Zeitalters ein, de Jong (l. l. p. 29): "haec objectio unica est, quae jure quodam profertur, quaeque mihi hunc Ps. ad aetatem Macc. referenti diu scrupulum injecit". In der That steht die im 7. Verse unseres Psalmen enthaltene Aussage, dass der Tempel in Brand gesteckt worden sei, mit der 1 Macc. 4, 38 erwähnten Thatsache von der Verbrennung der Thore nur theilweise in Einklang, während sie mit der 2 Chron. 36, 19 und Jerem. 52, 13 erzählten Einäscherung des Tempels durch die Chaldäer sich vollkommen deckt. Um diese Klippe zu umschiffen, haben die Ausleger, welche auf Entdeckung von Makkabäerpsalmen ausgingen, zu allerhand künstlichen Auslegungen des מַקְרָשׁ und zu spitzfindigen Willkürlichkeiten ihre Zuflucht genommen. Von Lengerke (a. a. O. S. 376, und Olshausen (a. a. O. S. 317) haben nämlich nach Hitzig's

Vorgang (Die Psalmen. Heidelberg 1835. 36. II. S. 127) מַקְרָשׁ als Bezeichnung für den äusseren Theil des Tempels, des iepor, gefasst, welches um den vaos herumlag, ähnlich wie schon Rudinger (a. a. O. lib. III. p. 22) es versteht, "templum non quidem combustum sed ambustum tamen fuit, ad vestibulum usque et templo adhaerentia loca." Noch enger fasst es Hesse (a. a. O. S. 35 ff.), welcher es auf das hölzerne Schnitzwerk ("lignis affabre sculptis") bezieht. Alle diese Beschränkungen des Verbrennens auf einen willkürlich herausgegriffenen Theil des Tempels sind als künstliche Versuche zu bezeichnen, das im Psalmen liegende für chaldäische Zeit laut redende Zeugniss in eines für makkabäisches Zeitalter umzustempeln. Das geht aber nicht an, ohne den Worten des Dichters Gewalt anzuthun, und wer so makkabäische Psalmen vertheidigt, thut es nicht mit ehrlichen Waffen. De Jong macht auch hierin eine rühmliche Ausnahme, ja er bekennt ganz offen von seinen Kampfgenossen: "talem sententiam aliunde ex historia petitam, verbis poëtae immerito obtrudentes, minus honeste causam suam tuiti sunt" (a. a. O. S. 29). Dennoch lässt sich auch de Jong von diesem im Psalmen selbst liegenden deutlich gegen makkabäisches Zeitalter zeugenden Beweise nicht überzeugen, sondern fasst die Worte "sie haben dein Heiligthum in Brand gesteckt" als eine dichterische Hyperbel, welche subjective Annahme er theils aus dem Context, theils aus der Anlage des Liedes zu erhärten sucht. Wir fassen die Worte wie sie lauten, und da ergiebt sich ohne alle künstliche Umdeutung der klare Sinn einer Verbrennung und Niederreissung (vgl. besonders das 2. Hemistich in v. 7: לארץ des Tempels, was in der Geschichte des jüdischen Volkes vor Christus nur einmal, nämlich bei der durch die Chaldäer herbeigeführten Katastrophe, vorkommt. Zur Makkabäerzeit dagegen betrauerte man wohl die Verödung des Heiligthums, die Umwerfung des Altars, die Verbrennung der Thore (vgl. 1 Macc. 4, 38: καὶ ίδον τὸ άγίασμα ηρημωμένον, καὶ τὸ θυσιαστήριον βεβηλομένον, καὶ τὰς πύλας κατακεκαυμένας, καὶ ἐν ταῖς αὐλαῖς φυτὰ πεφυκότα ώς έν δουμῷ ἢ ώς έν ένὶ τῶν ὀρέων, καὶ τὰ παστοφόρια καθηρημένα mit 2 Macc. 1, 8. 8, 33), von einer Verwüstung und Einäscherung des ganzen Tempels wird uns aber weder in den Makkabäerbüchern noch bei Josephus noch sonst wo etwas berichtet. Die in unserem Psalmen mit den frischesten Farben vor Augen gePs. 79. 21

malte Zerstörungsseene vom Wuthbrüllen der Feinde (v. 4), vom Zertrümmern des Schnitzwerkes im Innern des Tempels (v. 6), bis zum Anzünden und Niederreissen desselben (v. 7) weist uns auf die im Jahr 588 v. Chr. erfolgte Verbrennung des Tempels (2 Chr. 36, 19, vgl. mit Jer. 52, 13) durch die Chaldäer, denn mit dieser Thatsache stimmen alle charakteristischen Einzelzüge des Gemäldes.

### 3) Ps. 79.

Die in diesem Psalmen geschilderten Einzelheiten: Eindringen der Heiden in Jehova's Erbe (v. 1ª), Entweihung des Tempels (v. 1b), Verwandlung Jerusalems in einen Steinhaufen (v. 1c), Hinauswerfen der Leichname zum Frasse für Vögel und Wild (v. 2), das Blutvergiessen (v. 3), verübt an Frommen (חסרדים), die Anfeindung und Verhöhnung ebenderselben durch die rings um sie wohnenden Völker (v. 4), das Seufzen der Gefangenen (v. 11) lassen sich zu einem Gesammtbild vereinigen, welches sowohl die Zustände der makkabäischen Religionsverfolgung unter Antiochus Epiphanes, als auch nicht minder die chaldäische Drangsalszeit zum geschichtlichen Hintergrund haben kann. Auf den ersten Blick scheint die Beziehung des Psalmen auf die Vorgänge der seleucidischen Zeit sich sogar noch mehr zu empfehlen, als die Auslegung des Liedes von Ereignissen der chaldäischen Zeit. Wie trefflich stimmen die im ersten Vers unseres Psalmen geschilderten Dinge mit den in den Büchern der Makkabäer erzählten Thatsachen: das Eindringen der Feinde mit 1 Macc. 1, 31 vgl. 2, 8, die Verunreinigung und Profanation des Tempels mit 1 Macc. 1, 23 ff. 38. 39. 49 ff. vgl. mit 2 Macc. 8, 2-4, die Verwüstung der heiligen Stadt mit 1 Macc. 1, 33 vgl. 2, 7 (wo von einem σύντριμμα = ὑ der heiligen Stadt gesprochen wird), auch mit 2 Macc. 8, 3 u. a. m., ferner das Blutvergiessen mit 1 Macc. 1, 25. 32. 39. 2, 9. 7, 16 f. 2 Macc. 8, 3. 4 u. a. m.

Von dieser allerdings unverkennbaren Uebereinstimmung dieser und anderer Angaben im Psalmen mit historischen Begebenheiten der Hasmonäerzeit haben sich schon Rudinger, Venema, Rosenmüller bestimmen lassen, den Psalmen für einen makkabäischen zu erklären, und von den Neueren folgen ihnen

ausser den drei bekannten Vertheidigern makkabäischer Psalmodie, Hitzig, Olshausen, von Lengerke, auch Grimm (Kurzgef. exeg. Handb. zu den Apokryph., 3. Lief. Leipz. 1853, Einl. S. XXVII u. S. 111), van der Palm, Kuenen, de Jong u. A. Die Beweisführung für makkabäisches Zeitalter ist eine mehr negative. Man wendet gegen chaldäisches Zeitalter insbesondere den Umstand ein, dass in unserem Psalmen nur einer Entweihung, nicht aber Zerstörung des Tempels Erwähnung geschehe. Diesem Einwurfe wollen wir weder mit de Wette dadurch ausweichen, dass wir den Psalmen vor die Zerstörung des Tempels setzen, noch indem wir mit Hengstenberg und Hupfeld unter Entweihung die Zerstörung selbst verstehen. Die im ersten Vers des Psalmen erwähnte Entweihung schliesst doch die Zerstörung nicht aus, vielmehr kann die erstere die letztere recht wohl involviren, wie aus der Stelle bei Ezechiel 25, 3 hervorgeht. Auch zur chaldäischen Zeitepoche ward der Tempel profanirt, wie im zweiten Buch der Chronik cap. 36, 14 (ריטמאר את־בית יהוֹה) erzählt wird. Eines Verstosses gegen die historische Wahrheit macht sich darum Hitzig schuldig, da er behauptet, dass von éiner vorgängigen Entweihung durch die Chaldäer nichts überliefert sei (vgl. Die Pss. übers. u. ausgel. II. S. 174). Im letzten Kapitel des zweiten Buches des Chronisten ist vom 14. bis zum 18. Vers die Entweihung und Plünderung des Tempels ausführlich geschildert, dann erfolgt erst im 19. Vers die Einäscherung des Tempels und die Zerstörung der Stadt. Angesichts dieser Thatsachen richtet sich die Hitzig'sche Behauptung selbst. Haarspalterei der Begriffe ist es zu nennen, wenn Hitzig meint. dass im Verbrennen wohl die Entweihung so weit aufgehoben sein könne, dass letztere nicht besonders namhaft gemacht würde, weil mit dem Tempel ja auch die טמאה verbrenne; aber "wie, wenn der Tempel verbrannt werde, die Klage sich an das Geringere heften möge, sei nicht einzusehen" (a. a. O. S. 174). Was dem scharfdenkenden Kritiker als das Geringere erscheint, musste darum nicht auch dem begeisterten religiösen Dichter so erscheinen. Eine grössere Schmach, als rohe Entweihung und Verunglimpfung des Heiligsten ist für letzteren undenkbar, und von allen den einzelnen Vorgängen der Entweihung durch Erstürmung, Besitznahme, Plünderung des Tempels, Umstürzen der

Ps. 79.

Altäre, Zertrümmerung des Schmuckes, ist doch die Verbrennung mit Feuer nichts anderes, als der Schlussact, welcher der ganzen Entweihungsscene so zu sagen die Krone aufsetzt. Für die Richtigkeit dieser Ansicht verweise ich auf den Gedankengang des oben näher besprochenen Ps. 74, wo von Vers 3 bis 6 die einzelnen Zerstörungsacte bis zu dem der Verbrennung (v. 7º) mit frischesten Farben gezeichnet werden, und alle die concreten Einzelheiten des Vernichtungswerkes gipfeln endlich in dem Begriffe der Entweihung, - denn so lautet Vers 7 im 74. Psalm: "sie stecken in Brand dein Heiligthum, entweihen zu Boden die Wohnung deines Namens." Hier könnte nach Hitzig in der Verbrennung ebenfalls die Entweihung aufgehoben sein. Für den Dichter war sie es nicht. Hier sieht vielleicht Hitzig ebenfalls nicht ein, wie, wenn der Tempel verbrannt wird, die Klage an das Geringere sich heftet. Dem Dichter fällt auf die Entweihung der eigentliche Schwerpunkt der Klage, die er mit dumpfer Schwermuth zuletzt ausspricht: "entweihen zu Boden die Wohnung deines 'Namens."

Es ist also die Schlussfolgerung, dass die "Entweihung des Tempels" auf makkabäische Zeit ziele, und nicht auf chaldäische, eine verfehlte. Gegen makkabäische Abfassung spricht vielmehr Folgendes:

1) Im ersten Buch der Makkabäer cap. 7, 17 werden die vv. 2. 3 unseres Psalmen auf einen Vorgang der makkabäischen Periode angewendet. Es wird dort (1 Macc. 7, 8 ff.) erzählt, dass Bakchides und Alkimos an einem Tage sechzig wehrlose Hasidäer hinschlachteten (v. 16). Diese Schandthat ward in dem nahe bei Jerusalem gelegenen Lager verübt; und der Schreiber des ersten Makkabäerbuches sieht in der Verübung jenes Blutbades die Erfüllung einer Schriftstelle, welche er aus Ps. 79, 2. 3 citirt, leitet seine Anführung auch deutlich mit den Worten ein: xarà τον λόγον, ον έγραψεν. Sonnenklar ist es, dass mit dieser Anführungsformel der Psalm 79 als heilige Schrift citirt wird (vgl. Nedarim 9, 10: וכך הרא אמר בשארל), abgesehen davon, dass andere alte Zeugen den Zusatz 'Ασάφ [Euseb.] oder ὁ προφήτης [Syr.] haben. Der Verfasser des ersten Makkabäerbuches, welcher aus Ps. 79 citirt, sieht in der Gegenwart erfüllt, was in alter Zeit geweissagt ist. Nun schrieb aber derselbe um die Zeit des Johannes Hyrcanus (135 v. Chr.), spätestens gegen Ende des zweiten Jahrhunderts. Denn die Abfassungszeit des ersten ursprünglich hebräisch geschriebenen Makkabäerbuches mit Grimm (a. a. O. Einleit. S. XXIV ff.) noch in jüngere Zeit herabzudrücken, bleibt bedenklich. Wäre nun Psalm 79 seiner Abfassung nach makkabäisch, so träte der seltsame Fall ein, dass ein Schriftsteller der Makkabäerzeit auf ein Lied ebenderselben Zeit als auf heilige Schrift sich beriefe. Das ist undenkbar. Vielmehr hat das Citat, in dem der religiöse Schriftsteller einen alten Weissagungsspruch sieht, nur dann Bedeutung, wenn es als dem zu seiner Zeit abgeschlossenen gleich den übrigen Schriften des alttestamentlichen Kanon für heilig geltenden Psalterium vom Verfasser des ersten Makkabäerbuches entnommen augesehen wird. Dazu kommt noch ein anderer wichtiger Umstand, der uns auch dann, wenn wir überführt würden, das erste Makkabäerbuch sei erst gegen Mitte des ersten Jahrhunderts entstanden, so dass also zwischen Abfassung unseres 79. Psalm und zwischen Abfassung des ersten Makkabäerbuches ein Zeitraum von ungefähr 100 Jahren mitten inne läge, in dem füglich unser Psalmen in die Sammlung aufgenommen werden und kanonisches Ansehen erlangen konnte, - doch mit zwingender Nothwendigkeit auf frühere als makkabäische Abfassungszeit führt. Der Verfasser des ersten Makkabäerbuches citirt nämlich fast wörtlich nach der griechischen Uebersetzung der LXX. Daraus ist zu folgern, dass auch diese Uebersetzung bereits hohes Ansehen genoss, also nicht eine zu kurze Zeit seit ihrer Entstehung verflossen sein konnte. Wie wir nun weiter unten, wo die äusseren Gründe gegen Makkabäerpsalmen entwickelt werden sollen, eingehender begründen werden, entstand die griechisch-alexandrinische Uebersetzung spätestens Mitte des zweiten Jahrhunderts. Da war also der 79. Psalm auch schon in das Griechische übersetzt. Wie reimt sich damit die Annahme, dass er wenige Jahre vorher erst hebrüisch verfasst worden sein sollte? Geraume Zeit musste vergehen, ehe ein Lied das Ansehen erlangte, in den Kanon aufgenommen zu werden, und wiederum verging geraume Zeit, ehe eine Uebersetzung zu Stande kam. Zwischen Dolmetschung und Aufnahme in die Sammlung und zwischen Aufnahme und Abfassungszeit können schlechterdings nicht nur wenige Jahre liegen. Dass im ersten Makkabäerbuch Ps. 79. 25

cap. 7, 17 unser Psalm citirt wird, ist folglich ein schlagender Beweis gegen makkabäisches Zeitalter des Psalmen. fasser des Makkabäerbuches schlägt dieselbe Verfahrungsweise mit seinem Citate ein wie die um anderthalb Jahrhunderte später lebenden neutestamentlichen Schriftsteller. Zur Bekräftigung des von ihnen Erzählten suchen sie in den heiligen Schriften des alttestamentlichen Kanon, am häufigsten in den Propheten, aber nicht selten auch in den Psalmen, Beweisstellen, welche sie mehr oder minder wörtlich entlehnen, vgl. z. B. Matth. 1, 23 mit Jes. 7, 14; Matth. 2, 5 mit Mich. 5, 1; Matth. 2, 15 mit Hos. 11, 1; Matth. 2, 17 mit Jer. 31, 15 u. a. m. Wenn an der letztangeführten Stelle Matthäus (2, 17) die jeremianische Stelle (31, 15) durch den bethlehemitischen Kindermord als erfüllt ansieht, so liegt doch hierin für den Ausleger kein zwingender Grund, jene prophetische Stelle auf dasselbe Ereigniss zu beziehen, wie Matthäus, vielmehr wird jeder nüchterne und unbefangene Ausleger die citirte Stelle nach ihrem ursprünglichen Sinne lediglich auf die Drangsalszeit des babylonischen Exiles beziehen, - übrigens unbekümmert darum, ob die negative Hyperkritik alle typische Beziehung läugnet. Das angeführte Beispiel lehrt, wie man aus dem Umstande, dass ein späterer Schriftsteller eine Stelle citirt, um sie auf ein Ereigniss seiner Zeit anzuwenden, keineswegs den Schluss ziehen darf, dass jener Stelle wirklich die substituirte Beziehung zu Grunde liegt. Fast ausnahmslos haben wir in allen solchen Fällen hinreichenden Grund, anzunehmen, dass die angezogene Stelle nach ihrem grammatisch-historischen Sinne auf ein um Jahrhunderte früher liegendes Ereigniss geht. Wenn demnach Hitzig (Die Pss. übers. u. ausgel. II. 1. S. 174) die Frage aufwirft: "Oder soll die Benutzung des Psalmen für ein Ereigniss der makkabäischen Periode dafür geltend gemacht werden, dass er sich nicht auf sie beziehe?" so ist zu antworten: ebensowenig, als des Matthäus Anführung jener jeremianischen Stelle uns hindert, das bei Matthäus citirte für herodianisches Zeitalter verwerthete Prophetenwort von babylonischer Zeit zu verstehen, ebensowenig darf sich der unbefangene Kritiker von der vom Verfasser des ersten Makkabäerbuches herangezogenen Psalmenstelle bestimmen (oder besser bestechen) lassen, den Psalmen selbst, von dem das Citat entlehnt ist, auf dieselbe, nämlich makkabäische Zeit, zu beziehen, darum, weil nach des makkabäischen Geschichtsschreibers Urtheil der Psalm diese Beziehung zu haben scheint. Nicht deshalb eitirt ja der Geschichtsschreiber das heilige Lied, weil in ihm noch eine Erinnerung lebt, dass des Liedes Inhalt wirklich die geschichtlichen Ereignisse feiert, welche er schildert, sondern darum, weil er aus den alten heiligen Schriften der Väter einen Beleg für die Wahrheit seiner Darstellung heranziehen will, weil er in der Gegenwart, deren Zustände er beschreibt, alte Sprüche der Vorzeit erfüllt sieht. Dadurch erweist sich auch von Lengerke's Urtheil, "dass allem Anschein nach der Verfasser des ersten Buches der Makkabäer unseren Psalmen schon auf dieselben Ereignisse (nämlich makk.), worauf er selbst ihn beziehen musste, bezog" als für die Sache selbst nichtsbeweisend.

- 2) Gegen makkabäisches Zeitalter und für chaldäisches spricht das sprachliche Colorit, welches jeremianischen Sprachgebrauch verräth. Dem Ausdrucke im 1. Verse unseres Ps. שְׁבְּיִרְם אָבְיִרְם מְבִּירָם לְנִירְם בְּיִרְם תְּבְּיִרָם מִבְּיִרְם מְבִּירְם בְּיִרְם מְבִּירִם בְּיִרְם מְבִּירִם בְּיִרְם בְיִרְם בְּיִרְם בְּיִבְּיִם בְּיִרְם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִרְם בְּיִבְים בְּיבִּים בְּיבְּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבְּיִבְּים בְּיבִּים בְּיבְּים בְּיבְּיִבְּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבְּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְיבְים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּבְים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְיבְ
- 3) Weder gegen chaldäisches noch für makkabäisches Zeitalter spricht die aus Jeremia (c. 10, 25) entlehnte, in den Versen 6. 7 unseres Psalmen enthaltene Stelle. Eine genaue Prüfung der Textgestalt beim Propheten und Vergleichung mit der des Psalmisten lehrt allerdings, dass die Lesart des Propheten die ursprüngliche sei, einmal weil bei Jeremia die Stelle aufs engste mit Vorhergehendem zusammenhängt, während die Verse 6. 7 unseres Psalmen unbeschadet des Sinnes wegbleiben können, ja gerade ihre Weglassung eine engere und schnellere Gedankenfolge zwischen Vers 5 und 8. 9 erzielt, insbesondere aber weil die Varianten des Psalmen מומלכות (Jer.), על-הגלות für

Ps. 83. 27

חשמה neben אכל , משפחרה für das bei Jeremia ganz eigenthümliche אָכָלה (trotz des Pl. auf Ein Volk gehend) vgl. Jer. 2, 3. 30, 16. 50, 7. 17. 51, 34. sich eher erklären lassen, wenn man sie aus Jeremia in den Psalmen verpflanzt betrachtet, als umgekehrt. Erkennen wir aber durch gewichtige Gründe veranlasst in Uebereinstimmung mit Hitzig (a. a. O. II. S. 173) die Ursprünglichkeit der jeremianischen Stelle und sehen die Entlehnung auf Seite des Psalmisten, so treten wir in Gegensatz zu Hävernick (Einl. III. S. 228) und Hengstenberg (Pss. III. S. 384), welche unseren Psalmen als die ältere Quelle ansehen, aus welcher bei Jeremia das Citat entnommen sei. Es entgeht uns dadurch allerdings ein directes Argument für chaldäisches Zeitalter, aber auf Kosten der Wahrheit wollen wir ein solches auch nicht erkaufen. Uebrigens liegt in der Thatsache, dass unser Psalmist aus Jeremia entlehnt, keineswegs, wie gesagt, eine Handhabe zum Beweis gegen chaldäisches Zcitalter. Für dasselbe aber spricht endlich

4) die Gemeinsamkeit des sprachlichen Ausdruckes, welche zwischen den als chaldäisch erwiesenen, solidarisch verbundenen Pss. 44 und 74 mit unserem Psalmen besteht; vgl. 79, 4 mit 44, 14. 74, 1<sup>a</sup>. 79, 5 mit 74, 10; 79, 13<sup>a</sup> mit 74, 1<sup>b</sup>.

### 4) Ps. 83.

Diesen Psalmen haben schon ältere Ausleger wie van Til und, wie Venema angiebt, noch andere, in neuerer Zeit E. G. Bengel in seiner Dissertatio theol.-crit. ad introductionem in lib. Pss. suppl. quaedam exhibens (Opusc. academ., ed. Pressel. Hamburgi 1834: p. 13), van der Palm, Hitzig, Olshausen, von Lengerke, Grimm (a. a. O. Einl. S. XXVII u. S. 78), Küenen (Hist. krit. onderzoek etc. III. S. 320-321. Not. 22) auf die 1 Macc. 5 erzählte Geschichte der seleucidischen Epoche bezogen, mit Verweis auf Fl. Joseph. Antiqq. XII, 8.

Den Hauptstützpunkt für diese Annahme bot die namentliche Aufzählung von zehn feindlichen Völkern in vv. 7-9 des Ps. 83, welche einmüthig gegen Juda sieh verbünden. Weil nun im 5. cap. des 1. Makkabäerbuches mit Ausnahme von vieren ebendieselben Völker als Gegner der Makkabäer auftreten, so halten die

Vertheidiger von Makkabäerpsalmen jene Begebenheit für die einzig mögliche in der Geschichte, welche den Sänger zur Abfassung des 83. Psalmen veranlasst haben könnte. Wir räumen gern ein, dass von den im Psalmen genannten 10 Völkernamen: אשרר, אַדוֹם, עמלק עמון, הבל הגרים מואב (vv. 7.8.) die Edomiter 1 Macc. 5, 3, die Ammoniter v. 6, die Tyrier v. 15, die Araber (= Ismaeliten) v. 39, die Philister v. 68 (wegen Asdod), die Moabiter v. 28 (wegen "Bosor in der Steppe" = "Bezer im Flachlande" vgl. 5 Mos. 4, 43) auch bei dem kriegerischen Unternehmen des Juda Makkabi gelegentlich als Feinde erwähnt werden. Aber die vier in unserem Psalmen erwähnten Stämme der Hagarener, Gebaliter, Amalegiter und Assur fehlen in der im ersten Makkabäerbuche erzählten Thatsache. Falsch geradezu ist Hitzig's Behauptung, dass "mit vielleicht einer (der Hagarener) Ausnahme 1 Macc. 5 aller jener 10 im Psalmen aufgezählten Völker gedacht werde; sehr künstlich Hitzig's Beweisführung, dass die 1 Macc. 5, 4 unmittelbar vor Ammon als Feinde erwähnten vioù Baiàr d. i. אנים (= בנים Jer. 49, 7) gleichbedeutend mit בנים seien als Bewohner von Theman, das noch zur Zeit des Hieronymus existirend in terra Gebalitica lag (vgl. Hitzig a. a. O. II. S. 197; gegen ihn Grimm a. a. O. S. 79).

Die Hauptschwierigkeit, welche sich der Annahme entgegenstellt, dass der 1 Macc. 5 geschilderte Vorgang unserm Ps. 83 zu Grunde liege, ist und bleibt die im Psalmen geschehene Erwähnung der Amalegiter und Assyrier, wenn wir auch Gebaliter als viol Bauar und Hagarener (bei Bar. 3, 23 viol "Αγαφ) als Zweig der in unserem Psalmen erwähnten Israeliten und dergestalt als Araber (1 Macc. 5, 39) gelten lassen; denn Amaleqiter sowohl als Assyrier sind zur Seleucidenzeit aus der Geschichte verschwunden, können also auch unter den gegen Juda verbündeten Feinden keine Rolle mehr spielen. Mit Recht hat Delitzsch aus 1 Chr. 4, 43 nachgewiesen, dass seit der Niederlage der Amaleqiter durch die Simeoniten Amaleq nicht mehr existirt, und Hitzig's Gegengrund, sei von Delitzsch übersehen, auch sei Amaleg 5 Mos. 25, 17. 19 nach dem Ereignisse 1 Chr. a. a. O. noch vorhanden, kann mich darum von dem Gegentheile nicht überzeugen, weil er auf der falschen Annahme beruht, es habe ein Theil der Amalegiter der allgemeinen Vernichtung entrinnen können (wofür geschichtPs. 83. 29

licher Beleg mangelt) und weil 5 Mos. 25, 17. 19 keineswegs, wie Hitzig irrthümlich behauptet, nach 1 Chr. fällt. Olshausen giebt wenigstens zu, dass Amaleq zur Makkabäerzeit keine Selbstständigkeit mehr besessen habe. Dann aber gebührt ihm auch keine Gleichstellung mit den mächtigen gegen Juda verbündeten Feinden, und die im Psalmen geschehene Mitaufzählung Amalegs wäre unverständlich. Diesen Einwurf sucht Olshausen damit zu beseitigen, dass er sagt: "Amaleq ist vielleicht nur nach dichterischer Weise als alter Feind Israels mit aufgezählt". Aber welche Willkür, die Namensangabe der einen Völker geschichtlich, die der anderen aber dichterisch zu fassen! Eher liesse sich die schon von de Wette, später von Hupfeld vertretene Auslegung hören, dass die ganze Namenaufzählung dichterisch zu fassen sei als Ausführung des Gedankens: "alle Feinde, die je wider die Nation aufgetreten sind, vereinigen sich jetzt gegen uns" wiewohl auch in diesem Auswege, zu dem nur derjenige, welcher an aller und jeder historischen Auslegung verzweifelt, seine letzte Zuflucht nimmt, viel Willkürliches und Unwahrscheinliches liegt. Dass die Worte in eigentlichem, streng historischem Sinne zu fassen sind, bezeugt die Thatsache, dass Assur mit einem der genannten Völker ein Sonderbündniss eingeht (v. 9). Die Thatsache, dass Amaleq im Psalmen erwähnt ist, steht jedenfalls im innern Widerspruche mit dem 1 Macc. 5 erwähnten Ereignisse, in welchem dieser Volksstamm nicht nur nicht vorkommt, sondern auch nicht vorkommen kann.

Ein ähnlicher Grund gegen makkabäisches Zeitalter des Psalmen liegt in der im Vers 9 unseres Ps. vorkommenden Erwähnung Assurs. Zur Makkabäerzeit war אמרה längst vom Schauplatze der Geschichte abgetreten. Da belehrt uns aber Hitzig, das alte Geschichte abgetreten. Da belehrt uns aber Hitzig, das alte sei hier auch nicht zu verstehen, sondern das seleucidische Syricn. Aber an keiner einzigen Stelle des A. T. ist אמרה Bezeichnung von Syrien אַרָם בְּהָרָהָם der אַרָם בַּהְרָהָם oder אַרָם בַּהְרָהָם לַּבְּהָם אַרָּם לַבְּהָרָם (vgl. Knobel, auch nicht in der von Hitzig für unecht erklärten Stelle Jes. 19, 16–25, wo nach Knobel's richtiger Auslegung (vgl. Knobel, Jes. S. 144) שורר das alte Assyrien bezeichnet. Die Heranziehung von בְּהָב אֲשׁרִר der Bezeichnung der Quadratschrift, deren syrischen Ursprung Hupfeld (Theol. St. u. Krit. 1830. II. S. 289 ff.) in gründlicher Weise dargethan hat, reicht aber nicht aus zur Ent-

scheidung der Hauptfrage, ob אשור in der Makkabäerzeit wirklich Syrien bezeichnen konnte; denn zwar dass Syrien, das seleucidische nämlich, das Vaterland der s. g. syrischen Quadratschrift gewesen sei, ist nach Hupfeld's überzengender Beweisführung ausgemacht, aber nach der Meinung der Alten stammte die Schrift aus Assyrien oder Babylonien und von da kam sie erst zu Syrern und Hebräern, und die Alten nannten sie darum כחב אשורי weil nach ihrer Meinung die Schrift wirklich vom alten משור abstammte. Folglich bedeutet auch אשור in diesem Zusammenhange in der Phrase מחבר אשורי das alte Assyrien und nicht das seleucidische, obgleich das letztere sachlich darunter zu verstehen ist (vgl. Winer, R. W. II. S. 423. 424. Ewald, Lehrb. §. 10. S. 42 und 43. 7. Aufl. Keil, Einl. § 167. S. 569 ff. Herzfeld, Gesch. etc. II. S. 47. 48 u.S. 76-91. de Jong, a.a.O.S. 42.43). Uebrigens findet sich dieser Ausdruck כתב אשרר nicht auf dem alten hebräischen Sprachgebiete, sondern erst im Talmud wird die seit Esra gewöhnliche neuere s. g. Quadratschrift mit diesem Ausdrucke bezeichnet und gesagt, die Hebräer hätten sie erst aus Assyrien gebracht (Buxtorfi lexic. p. 241). Unter Assyrien aber wurden von späteren Schriftstellern die Länder des neu-babylonischen oder chaldäischen Reiches verstanden, die einst das alt-assyrische Reich ausgemacht hatten. Alle diese Erwägungen berechtigen uns zu dem Schluss, dass אשור schwerlich nach dem alt-hebräischen Sprachgebrauche die Auslegung vom seleucidischen Syrien zulässt. Sollten aber auch noch directe Belege aus dem hebräischen Sprachgebiete entlehnt - dass von alten Profanscribenten Evola und 'Aoσυρία promiscue gebraucht wird (vgl. Herod. 7, 63. Justin. I, 2, 13. Sil. It. 13, 886) ist hierbei wohl beachtenswerth, kann aber doch nicht alle Zweifel heben - für diese Annahme, welche dermalen zu einer schlagenden Beweisführung noch mangeln, aufgefunden, und somit ausser Zweifel gestellt werden, dass der Name אשור auf das seleucidische Syrien übergegangen sei -- ähnlich wie die persische Herrschaft, die sich ungefähr über demselben Ländergebiet erhoben hatte, welches Altassyrien umfasste, Esr. 6, 22 אשור heisst – so würde dennoch auch mit diesem Resultate für makkabäisches Zeitalter unseres 83. Psalmen nichts gewonnen sein. Denn während Ps. 83, 9 Assur in untergeordneter Stellung als Hilfsvolk der Söhne Lots auftritt, müsste es nach der gePs. 83. 31

schichtlichen Darstellung der Makkabäerzeit die seleucidische Hauptmacht bilden, mit welcher die Hasmonäerfürsten den grossen Unabhängigkeitskampf aufnahmen. Die Stellung als Hilfsmacht für Moab und Ammon, die ihm im Psalmen zugewiesen wird, ist die geschichtlich unwahrscheinlichste Rolle, die Syrien zur Makkabäerzeit spielen könnte. Da aber 1 Macc. 5 die seleucidische Macht auch nicht mit einem Worte erwähnt wird, so kann ihm auch nicht einmal die Hilfsrolle, die ihm Hitzig im vollen Widerspruche mit der geschichtlichen Wahrheit - gern unterschieben möchte, eingeräumt werden. In etwas gewaltsamer Weise sucht Hitzig diese Schwierigkeit wegzuräumen. Dem Einwande, dass in der von ihm angezogenen Stelle 1 Macc. 5 die Syrer ja gar nicht erwähnt werden, begegnet er nämlich mit der mehr spitzfindigen als scharfsinnigen Ausführung, dass ja auch im Psalmen אשור nur zuletzt als Hilfsvolk erwähnt werde, "so dass von ihm 1 Macc. 5 um so eher geschwiegen werden konnte". Gewaltsam nennen wir diese Art der Beweisführung, weil Hitzig dasjenige, was er erst als Resultat der exegetischen Untersuchung gewinnen sollte, nämlich die Gleichzeitigkeit des Psalmen mit makkabäischem Zeitalter, in seinen Prämissen als stillschweigende Voraussetzung hinstellt.

Bleiben somit die Amalegiter sowohl wie die Assyrier als Gegner der makkabäischen Auslegung unbeseitigt, weil ihre Erwähnung im Psalmen mit der geschichtlichen Sachlage der Seleucidenzeit streitet, und erhellt hieraus die Unzulässigkeit, den 83. Ps. einem Dichter der Hasmonäerzeit zuzuschreiben, so fragt es sich, in welcher Zeit wir die geschichtliche Begebenheit suchen, die zur rechten historischen Auslegung des Psalmen eine geeignete Grundlage bietet. Ausgemachte Thatsache ist es, dass nie und nirgends in der alttestamentlichen Geschichte alle diese zehn im Psalmen vereint vorkommenden Völker gleichzeitig als Feinde Israels namhaft gemacht sich finden. Aber darum dürfen wir nicht an der Möglichkeit verzweifeln, den rechten Platz ausfindig zu machen, welcher dem Psalmen seiner geschichtlichen Entstehung nach gebührt. Von den drei der Erwähnung würdigsten Versuchen, den Psalmen entweder mit der 2 Sam. 8 (Clauss, Beiträge zur Kritik u. Exegese der Pss. Berl. 1831. S. 428 ff.), oder Nehem. 4, 1 ff. 6, 1 (Maurer, Comment. gramm. hist. crit. in

V. T. Vol. III. p. 232. Ewald, Dichter des A. B.'s. I, 2. 3. Ausg. S. 461 u. Gesch. d. Volkes Isr. IV. S. 175 d. 2. Aufl.), oder 2 Chr. 20 erzählten Thatsachen zu vereinbaren, befriedigt uns keiner ganz, am verhältnissmässig meisten noch der letzte von Venema, Tholuck, de Wette, Delitzsch, Hengstenberg, Hävernick und Keil angestellte, welche das im Ps. 83 geschlossene Völkerbündniss von dem gegen Josaphat nach 2 Chr. 20 von Moabitern, Ammonitern und den Gebirgsbewohnern Seirs (2 Chr. 20, 10) d. i. Edomitern geschlossenen Bündnisse auslegen. Für diese Ansicht spricht der Umstand, dass im Psalmen Assur in durchaus untergeordneter Stellung als Gehilfe der Söhne Lots erscheint, und dies stimmt vortrefflich mit der Zeit des Josaphat, da in dieser ja Assur auch noch nicht zu einer weltgeschichtlichen Bedeutung gelangt war, was zu dem Schlusse berechtigt, dass Ps. 83 der Zeit vor der Ausdehnung der assyrischen Herrschaft nach Westasien angehört. Jedenfalls leidet die Beziehung des Psalmen auf die in dem zweiten Chronikbuche (cap. 20) dargelegten Zeitverhältnisse nicht an den inneren Widersprüchen, welche bei der namentlichen Erwähnung der Assyrier und Amalegiter den makkabäischen Auslegern nachgewiesen werden mussten. Unverhohlen räumen wir ein, dass uns die sieben 2 Chr. 20 nicht erwähnten Feinde auch nicht gerade die Beziehung unseres 83. Ps. auf dieses Ereigniss erleichtert haben. Aber es lässt sich das Fehlen dieser sieben Feinde unbeschadet der Wahrscheinlichkeit der Thatsache eher verschmerzen und thut der Wahrheit der im Psalmen geschilderten Verhältnisse durchaus keinen Eintrag, während die Anwesenheit der zwei Feinde Assur und Amaleg, und noch dazu so mächtiger Feinde, den Vertheidigern makkabäischer Psalmen so grosse Noth gemacht hat, dass sie bis auf den heutigen Tag noch nicht mit ihnen fertig geworden sind. Kurz die Anwesenheit der zwei Feinde (im Ps.) bereiten jenen grössere Schwierigkeit. als uns die Abwesenheit der sieben Feinde (in der bezüglichen Chronikstelle). Zu dieser Erkenntniss sind sogar solche Ausleger gekommen, welche selbst Makkabüerpsalmen vertheidigen, wie de Jong, welcher nach gründlicher Erwägung aller für und wider makkab. Zeitalter des fraglichen 83. Ps. geltend zu machenden Gründe in Uebereinstimmung mit unserem Urtheile seine Meinung dahin zusammenfasst: "Omnium igitur opinionum, quas perlustravimus, duae praecipue in censum venire nobis videntur, altera Josa-phati, altera Judae Maccabaei tempori psalmum tribuens. Haec difficultatibus libera non est, illa earum quidem expers, sed hostium inopia laborat. Itaque donec meliora edoctus sim, hostes malo absentes, quam praesentià suà mihi molestos" (de Jong, a. a. O. S. 44).

Unsere Prüfung der in den vier Psalmen 44. 74. 79. 83 liegenden exegetischen Beweismittel für die Bestimmung ihres Zeitalters hat also das negative Resultat ergeben, dass keiner dieser vier Psalmen Beziehungen enthält, die mit Nothwendigkeit auf Makkabäerzeit führten. Nun sind aber gerade diese vier Psalmen die Hauptstützpunkte für makkabäische Auslegung. Können diese sich als makkabäisch nicht halten, so noch viel weniger die stoffverwandten, ebenfalls als makkabäisch öfter vertheidigten Nationalklagepsalmen 60. 80. 85. 132.

Die in allen diesen Psalmen erwähnten geschiehtlichen Einzelheiten und geschilderten Verhältnisse lassen zwar eine Beziehung auf makkabäisehe Zeitverhältnisse als nieht unmöglich erscheinen, fordern sie aber nicht. Die in diesen Liedern vorkommenden Eigenthümlichkeiten des sprachlichen Ausdruckes, gewisse vielen der heiligen Lieder gemeinsame stehende Phrasen, dürfen auch nicht als innere Gründe für Hasmonäerzeitalter ohne Weiteres zugegeben werden. Insbesondere hat Olshausen in dem häufigeren Gebrauche der Ausdrücke für "Gerechte" צדיקים oder חסידים und "Abtrünnige" בשעים die feststehenden Parteinamen für Hasidäer (theokratische Partei) und Apostaten (untheokratische Partei) finden wollen. Wären nun die Psalmen, in welchen jene stehenden Parteinamen vorkommen, gleichzeitig mit den älteren prophetischen Büchern entstanden, so müssten in den letzteren jene Parteinamen nicht minder häufig vorkommen. Das ist aber in dem Masse nicht der Fall, als wir es erwarten. Folglich sind, schliesst Olshausen, da die Parteien zur Prophetenzeit noch nicht mit solcher Schroffheit und Schärfe sich befeindend dargestellt werden wie zur Makkabäerzeit, jene Psalmen als Zeugen des geschärften Gegensatzes der Frommen und Abtrünnigen, wie er der makkabäischen Zeit charakteristisch ist, viel jüngeren Ursprunges als die prophetischen Bücher:

nämlich makkabäischen. Aber genauer betrachtet liegt nichts. Zwingendes in diesem Beweise für Annahme makkabäischen Zeitalters. Denn der Gegensatz von דריקים und השעים, welchen Olshausen für makkabäische Zeit allein geltend macht, lässt sich auch schon früher verfolgen, selbst zur Prophetenzeit fehlt er nicht ganz, vgl. Hos. 14, 10. Amos 5, 12. Jes. 3, 10. 11. Ezech. 18, 20. 21. 23. 24. 26. 27. Habac. 1, 4. Eine reiche Fundgrube für Stellen, aus denen jener Gegensatz schon in früheren Jahrhunderten erhellt, bietet der babylonische Jesaja, welcher sich ja in der Schilderung einer reichen schweren Leidenszeit bewegt. Die hervorragendste Stelle ist das 53. Capitel, vgl. auch cap. 57, 1. 20. 21. Dass in den Psalmen die Frommen und Ungetreuen häufiger einander entgegengesetzt werden, als in den prophetischen Schriften, erklärt sich aus dem so verschiedenartigen Stoffe beider Arten von Schriften. Aus diesem Grunde hat bereits Delitzsch in seinem trefflichen Aufsatze "Psalmen" in Herzog's Real-Encyklopädie. (XII. S. 298) den Olshausen'schen Beweis für Makkabäerpsalmen als unzulänglich zurückgewiesen. Die Bezeichnungen für die Gegensätze von "Frommen, theokratisch Gesinnten" und von "Abtrünnigen, Frevlern" bieten keinen sicheren Anhalt für die Bestimmung des Zeitalters. Im Buche Hiob sowie in den Proverbien finden sich diese Gegensätze ebenso häufig, ja noch öfter als in den Psalmen, es müsste also Olshausen aus demselben Anlasse auch für Hiob und Proverbien makkabäisches Zeitalter in Anspruch nehmen. Diesen Einwand hat Olshausen in der That vorgesehen, in seiner Einleitung zu den Psalmen (S. 11) sagt er: "Wollte man sich aber darauf berufen, dass die Pflichtgetreuen und Frevler im Buche der Sprüche nicht minder häufig vorkommen, als in den Psalmen, und auch im Buche Hiob häufig erwähnt werden, so kann einestheils nicht zugegeben werden, dass dieselben Ausdrücke in diesen didaktischen Schriften dieselbe Geltung und Beziehung haben, wie in den Psalmen, anderntheils aber würde sich ein Beweis rücksichtlich des Zeitalters niemals aus Schriften führen lassen, in denen es an klaren historischen Beziehungen und sicheren Kennzeichen ihres Ursprungs noch mehr fehlt, als in dem Psalter selbst." Und doch bleibt es für jeden, welcher das Zeitalter der Psalmen erforschen will, eine unerlässliche Aufgabe,

alle übrigen Bücher alttestamentlicher Literatur im Interesse ihrer Entstehungs- und Abfassungszeit gründlich zu erkennen. Die Psalmen bilden ja nur ein Glied in der Kette der heil. Schriften Gerade eine genaue Kenntniss der übrigen Bücher in ihren geschichtlichen und sprachlichen Verhältnissen zum Psalterium ist unentbehrlich für den, welcher die Psalmen mit einiger Gewissheit einer bestimmten Zeit zuweisen will. Olshausen hat bei seiner geschichtlichen Deutung der Psalmen nicht den lebendigen Zusammenhang festgehalten, in welchem die einzelnen Lieder unseres Psalterium mit den übrigen, in geschichtlicher Hinsicht ihrem Zeitalter nach oft deutlicher bestimmbaren Theilen des alttestamentlichen Kanon stehen. So unsicher und verschwommen sind aber die im Buche Hiob und im Buche der Sprüche erkennbaren Anzeichen nicht, dass man bei der Bestimmung des Zeitalters dieser Bücher bis an die Grenze makkabäischer Epoche geführt würde. Es kann nach allen Spuren wohl kaum zweifelhaft sein, dass sie der vorexilischen Zeit angehören. Aber vielleicht finden wir in dem jüngsten Buche unseres alttestamentlichen Kanon, im Buche Daniel, welches mit überwiegender Wahrscheinlichkeit als erst nach dem Tode des Antiochus Epiphanes verfasst anzusehen ist, denselben für makkabäisches Zeitalter (nach Olshausen) charakteristischen Gegensatz von "Abtrünuigen" חסידים und "Frommen" בדיקים oder חסידים. Diese Erwartung bestätigt sich aber nicht. Dazu ist der Sprachgebrauch in diesem makkabäischem Zeitalter entstammenden Buche Daniel ein ganz anderer, als in den angeblichen Makkabäerpsalmen, denn die theokratische Partei, welche in diesen mit שַנִיקִים oder צַּדִיקִים gemeint sein soll, kommt im Buche Daniel niemals unter diesen Benennungen vor. Der bessere, fromme Theil Israels heisst vielmehr hier עם־יֹדעי אַלהיר (Dan. 11, 32) oder המשוכילים (Dan. 11, 33. 35. 12, 3. 10) oder עם־קרושים (Dan. 8, 24), an keiner einzigen Stelle חסידים. Und doch könnte jemand gerade in diesem letzteren Ausdrucke מסרדים die in den Makkabäerbüchern mit 'Aσιδαΐοι (vgl. 1 Macc. 2, 42, wo Cod. Vat. und die meisten Handschriften fälschlich 'Ιουδαίων für 'Ασιδαίων lesen; ferner 1 Macc. 7, 13. 2 Macc. 14, 6) bezeichnete fromme Schaar theokratischer Jehovaverehrer wiederfinden wollen. Allein nicht erst und ausschliesslich von standhaften und verfolgten Gottesverehrern

der makkabäischen Periode, sondern von den Frommen, Jehova Getreuen aller, häufig auch früherer Zeiten wird der Ausdruck gebrancht (vgl. 1 Sam. 2, 9. 2 Sam. 22, 26. vgl. Ps. 18, 26. Ps. 4, 4. 32, 6. Mich. 7, 2).

Aus den bisher angestellten Erörterungen ergiebt sich ein wichtiges Resultat: alle für makkabäisches Zeitalter geltend gemachten inneren Gründe reichen nicht aus, die Wirklichkeit im Psalterium vorhandener Makkabäerpsalmen zu beweisen. Denn die in den fraglichen Psalmen enthaltenen inneren Spuren weisen uns nicht mit überführender Deutlichkeit in die syrische Drangsalszeit, weil kein einziger jenem späten Zeitalter zugeschriebener Psalm Ereignisse und Begebenheiten des Hasmonäerzeitalters so unzweideutig verarbeitet, dass nicht ebenso leicht Beziehungen auf andere Zeiten möglich und im Sinne des Dichters zulässig wären.

Doch bei diesem mehr negativen Resultate können wir nicht Beruhigung fassen, wenn wir bei der Prüfung dieser Frage ein positives Ergebniss für Abfassungszeit und Abschluss des Psalterium gewinnen wollen. Wir haben nun weiter diejenigen inneren wie äusseren Zeugnisse zu sammeln, welche uns die für die Vollendung und schliessliche Redaction unserer Psalmensammlung nöthigen leitenden geschichtlichen Gesichtspunkte an die Hand geben. Innere Zeugnisse nennen wir in dieser Hinsicht theils solche Stellen, die dem Psalmenbuche selbst entlehnt in anderen alttestamentlichen Büchern Spuren vom Vorhandensein der Psalmensammlung aufweisen, theils Stellen in den einzelnen Psalmen selbst, welche für die Bestimmung der Abfassungszeit beachtenswerthe Winke an die Hand geben, bei deren Erörterung wir auf Grund exegetischer Untersuchung unsere negative gegen makkabäisches Zeitalter der Psalmen in unserem Kanon gerichtete Kritik durch positive Angaben und Nachweise des wahren Abfassungszeitalters ergänzen müssen. Aeussere Zeugnisse bietet uns vor allem ein sprachgeschichtlicher Vergleich der Form und Farbe der in den angeblichen Makkabäerpsalmen herrschenden Sprache mit derjenigen, welche das jüngste Buch unserer Sammlung kanonischer Bücher kennzeichnet, ein Vergleich, welcher zu dem Ergebnisse führen wird, ob das sprachliche Gepräge der vermeintlichen Makkabäerpsalmen im Vergleich mit dem den exilischen und esra-nehemianischen Psalmen der persischen Zeit eigenen Spracheharakter demjenigen Gange sprachlicher Entwickelung entspreche, welchen das Verhältniss Koheleths zu Daniel geschichtlich aufweist.

#### III.

# Innere Zeugnisse für das Vorhandensein des Psalterium in vormakkabäischer Zeit.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass die in manchen alttestamentlichen Büchern sich findenden theils mehr theils minder wörtlichen Entlehnungen grösserer und kleinerer Psalmenstellen, oder gar einzelner Psalmen selbst, für die Beurtheilung des Zeitalters, welchem jene angehören, einen wichtigen Anhaltepunkt bieten. Die Arbeit des Kritikers hat hier freilich die Vorarbeit und Voruntersuchung des Exegeten zur unerlässlichen Vorbedingung. Denn auf der rechten Entscheidung, auf welcher Seite die Ursprünglichkeit liege, beruht das Urtheil über Zeitalter und Entstehung der betreffenden Psalmen. Ist aber einmal der Beweis geliefert, dass gewisse Psalmenstellen, welche bei einem alttestamentlichen Autor sich finden, von demselben aus dem Psalterium entlehnt seien, so ist die Schlussfolgerung unumstösslich, dass zu der Zeit, als die Autoren schrieben, welche das Psalmenbuch nachweislich zu ihren Zwecken ausbeuteten, dieses selbst vorhanden sein musste. Je deutlicher sich nun das Zeitalter bestimmen lässt, in welchem jene alttestamentlichen Schriftsteller lebten und schrieben, die das Psalterium eitiren, desto sieherer lassen sich, wenn auch nur annähernd, die Spuren auffinden, denen man in der Geschichte nachgehen muss, um zur Entstehungszeit dieses oder jenes citirten Psalmen zu gelangen. Hierbei leuchtet von selbst ein, dass das höhere oder jüngere Alter eines Psalmen nach dem höheren oder jüngeren Alter des Autors, der den Psalmen eitirt, zu beurtheilen ist. Dieser Massstab der Beurtheilung gilt aber nur in dem Falle als zuverlässig, dass die Ursprünglichkeit der Textgestalt des Psalmen und die Abhängigkeit des ihn eitirenden Autors nachgewiesen werden kann. Auf unsere Streitfrage angewandt ergiebt diese Betrachtung folgende zwei wichtige Sätze:

1) Je mehr ein Schriftsteller, bei welchem ein angeblicher Makkabäerpsalm angeführt ist, ein erweislich nicht älteres, sondern wo möglich noch jüngeres als makkabäisches Zeitgepräge trägt, desto leichter ist die Möglichkeit jüngeren, also auch makkabäischen Ursprunges auf Seite des Psalmen. — 2) Hingegen je länger ein Schriftsteller, der einen angeblichen Makkabäerpsalmen eitirt, nachweislich vor makkabäischem Zeitalter schrieb und je mehr er an Alter die makkabäischen Schriftsteller überragt, desto mehr schrumpft die Wahrscheinlichkeit makkabäischer Abfassungszeit zur Unmöglichkeit zusammen.

Zum Ausgangspunkte der folgenden Untersuchung sollen uns nicht solche Bücher dienen, über deren Abfassungszeit die Kritik noch nicht zu sicheren Resultaten gelangt ist, weil in ihnen wegen ihres didaktischen Inhaltes die einzelnen Zeitverhältnisse nur in unbestimmten Umrissen hervortreten (wie Hiob, Proverbien), sondern solche Bücher, deren Zeitalter aus äusseren und inneren Gründen sich, wenn auch nur annäherungsweise, genauer bestimmen lässt, wie die geschichtlichen Bücher Chronik, Esra, Nehemia, sowie das nur dem Namen nach prophetische, in Wirklichkeit ebenfalls geschichtliche Buch Jona, aus denen unverkennbare Spuren ihrer geschichtlichen Entstehung hervortreten.

Da vor allem die Textpriorität des Psalterium und die Abhängigkeit der Textrecension der in den erwähnten Büchern (Jon., Chron., Esr., Nehem.) eingewebten Psalmenstellen zu beweisen ist, um für die weitere Untersuchung des Zeitalters der Entstehung der Psalmen eine sichere Basis zu gewinnen, so stellen wir behufs der letzten allein endgiltigen Entscheidung, welche lediglich vom Urtheile über die Beschaffenheit der beiderseitigen Textgestalt abhängt, diejenigen Stellen neben einander, welche in Betreff der Varianten eine eingehende exegetische Prüfung erheischen.

# 1) Zeugniss des Buches Jona.

| •                                                      | •                                     |
|--------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| Ps. 120, 1 אל יהוה בצרתה לי קראתי<br>ייענני            | סראתי מצרה לי אל יהוה Jon. 2, 3       |
| ,                                                      | ררעככר                                |
| Ps. 42, 8° כל משבריך וגלוך עלי<br>עברו                 | כל משבריך וגליך עלי לסים Jon. 2, 4°   |
|                                                        | עברו                                  |
| ראני אמרתי בחפזי נגרזתי "Ps. 31, 23                    | Jon. 2, 5° יאני אמרתי נגרשתי          |
| מינגד עיכיך                                            | מנגד עיניך                            |
| Ps. 142, 4° בהתעטף עלי רוחי ואתה                       | Jon. 2, 8° בהתעטף עלי נפשי            |
| ידעת                                                   | יהוה זכרתי                            |
| Ps. 88, 3° חברא לפניך תפלתי                            | Jon. 2, 8° ותבוא אליך תפלתי           |
| לך אזכח זבח חודה 17 Ps. 116, 17 ולך אזכח זבח חודה אקרא | ואני בקול תודה אזבחה 10°, Jon. 2, 10° |
|                                                        | ·                                     |
| Ps. 116, 18° מדרי ליהוה אשלם                           | Jon. 2, 10° אשר נדרתי אשלמה           |
| Ps. 115, 3 ואלהינו בשמים כל אשר                        | כי אתה יהוה כאשר Jon. 1, 14°          |
| חפץ עשה                                                | חפצת עשית                             |
| Ps. 88, 7. 8 במצלות עלי                                | ותשליכני מצולה כל Jon. 2, 4           |
| משבריך                                                 | משוברוך עלי                           |
| סבוני כמים הקיפו Ps. 88, 18                            | אפפוני מים עד נפש תהום Jon. 2, 6      |
| ו עבלר                                                 | יסבבני                                |
| יקם סערה ישתקו Ps. 107,29.30                           | וישתק הים וסער Jon. 1, 11             |
| 75 1° 77 11 11 11 1                                    | 400 to 1 To 1                         |

Dass die Ursprünglichkeit auf Seite der Psalmen ist, erhellt daraus, dass der Verfasser des Buches Jona nicht nur sein ganzes zweites Capitel "das Lied im Wallfischbauch" aus Psalmenfragmenten aufgebaut, sondern auch bei seiner geschichtlichen Darstellung vielfach Reminiscenzen früherer Autoren verwerthet hat. Unverkennbar sind in dem Buche Anklänge an Exodus, wie 3, 10 vgl. mit Ex. 32, 14, oder Jon. 4, 2° mit Ex. 14, 12, ja die zweite Hälfte von Vers 2 im 4. Kapitel Jona ist wörtlich aus Ex. 34, 6 entlehnt. Für die Darstellung der ganzen Mission des Propheten lieferte die Sendung Elia's (1 Reg. 18. 19) das Vorbild. Wie Elia 1 Reg. 19, 3 ff. will sich auch Jona cap. 1, 3 dem göttlichen Berufe entziehen; wie Elia 1 Reg. 19, 4 eine Tagereise in die Wüste, so geht Jona cap. 3, 4ª eine Tagereise in die Stadt; der 40tägigen Frist 1 Reg. 19, 8 entspricht die 40tägige Frist Jon. 3, 4b. Die Worte, mit denen Elia unter dem Wachholder (סְהֹם) Gott um Erlösung durch den Tod bittet 1 Reg. 19, 4, sind die Quelle, auf die Jon. 4, 3 u. 8 auch Jona's Bitte um den Tod

zurückzuführen ist; dem Elia unter dem הֶחֶם entspricht der Jona unter dem קיקיון. Die Stelle Jon. 4, 3 ועתה יהוה קח נא את־נפשי רישאל את נפשו למות ויאמר טוב \$und Jon. 4, 8 ממני כי טוב מותי מחיי מרחי מחוי entspringen aus der Originalstelle 1 Reg. 19, 4: ריטאל את נפשו למות ויאמר [רב] עתה יהוה קח נפשי כי לא־טוב אנכי מאבותי so zwar, dass die abgeleiteten Jonastellen die gekürzten Recensionen des Urtextes 1 Reg. darbieten. Eine weitere Bestätigung findet dies in der vorwurfsvollen Frage Gottes an Jona 4, 4: ההיטב חרה לך, die nur eine Nachahmung ist des den Elia ebenso vorwurfsvoll treffenden מה לך פה 1 Reg. 19, 9 und 13. Alle diese Entlehnungen und Reminiscenzen des Jona aus früheren alttestamentlichen Büchern bestärken uns in der Annahme, dass die Textgestalt der Psalmen die ursprüngliche, dagegen die des Jona (inshes. c. 2) die abgeleitete Recension bietet. Dieses auf exegetischer Untersuchung beruhende Resultat begründet den weiteren Schluss, dass der Verfasser des Buches Jona, da er aus dem Psalterium entlehut, dasselbe schon in Händen gehabt haben muss, und zwar nicht nur die älteren Sammlungen des Psalterium, sondern auch die jüngsten, denen ja Pss. 120. 142. 116. 115 u. a. angehören.

Im Zeitalter des Jona war also das Psalmbuch vorhanden, — dürfen wir im Allgemeinen vermuthen. In der Bestimmung des Zeitalters des Buches Jona gehen allerdings die Ansichten aus einander. Das aramäisch gefärbte sprachliche Colorit (vgl. משנים 1, 5; בּשֶׁילֶם בְּשֶׁילֶם 3, 2; בּשֶׁילֶם 3, 7; b als nota accusativi u. a. m. in Verbindung mit dem Gedankeninhalte des Buches, nach welchem der letzte Grund des göttlichen Handelns in der Liebe Gottes zur Anschauung gebracht wird, welche züchtiget und Erbarmen übt ohne Unterschied des Volkes und Standes, eine religiöse Anschauungsweise, die mit dem älteren strengeren Particularismus des Hebräerthums nimmermehr in Einklang zu bringen wäre, führt in ziemlich späte Zeit, jedenfalls in eine Zeit nach dem Exil, etwa in den Anfang der persischen Herrschaft\*). Hit zig liess früher das Buch Jona zur

<sup>\*)</sup> Vgl. Jäger, Ueber d. sittl. relig. Endzweck des B. Jona. Tübing. 1840. Ewald, Proph. d. A. B. II. S. 554-559 der 1. Aufl. Bleck, Einl. in das A. T. S. 576 f.

Makkabäerzeit abgefasst sein (Des Propheten Jona Orakel über Moab Heidelb. 1831. S. 37), dagegen in seinem neueren Commentar zu den kleinen Propheten von 1863 (S. 161) fast zwei Jahrhunderte früher in Alexanders d. Gr. Zeit. Unbegreiflich ist es, wenn Hitzig das zweite Capitel des Jona "grossentheils aus Psalmstellen atomistisch zusammengesetzt" nennt, also zugiebt, dass der Verfasser des Jonabuches aus dem Psalterium geschöpft habe (Die 12 kl. Proph. S. 167), und doch die im Jonacapitel compilirten Psalmen in die Makkabäerzeit verlegt, so Ps. 42 (Die Pss. übers. u. ausgel. I. S. 233), Ps. 142, v. 4, dessen vermuthliches Original der scharfe Kritiker in Jon. 2, 8 sieht. Wie ist denn der makkabäische Ursprung der vom Verfasser des Jonabuches compilirten Psalmen vereinbar mit dessen früherem Zeitalter? Wie kann ein Zeitgenosse Alexanders d. Gr. - und ein solcher ist ja der Verfasser des Jonabuches nach Hitzig's eigener Ansicht - ein Lied aus Stellen makkabäischer Psalmen atomistisch zusammenstellen? Zu solchen Widersprüchen führt die Hitzig'sche Beweisführung von makkabäischen Psalmen und entkräftet sich somit selbst.

# 2) Zeugniss des Chronisten.

Im ersten Buch der Chronik findet sich im 16. Capitel vom 7. Vers an eine für die Beurtheilung der Frage nach Makkabüerpsalmen überaus wichtige Stelle. Der chronistische Erzähler beschreibt dort die bei der Einführung der Bundeslade und bei Eröffnung des Gottesdienstes auf Zion gefeierten Feste und flicht den bei dieser Gelegenheit den levitischen Sängern von David verordneten Fest- und Dankhymnus in seine Darstellung ein. Die Thätigkeit des Chronisten ist natürlich dabei reproductiv. Es leben in seinem Geiste die alten Gesänge wieder auf, die einst auf davidischer Harfe Jehova zu Ehren erklangen. In derselben Weise wie Thukydides und Livius ihrer fortlaufenden Geschichte die "Reden" einfügen, so hat jener alte biblische Annalist den Dankes- und Lobhymnus seiner historischen Darlegung eingewebt. Bei dem anerkannt compilatorischen Charakter des Chronisten, der z. B. die ersten Capitel zum grössten Theile aus der Genesis entlehnt, der sein ganzes zweites Buch mit Ausnahme einiger Einschiebsel aus den Büchern der Könige herübernimmt, dürfte a priori die Ansicht am natürlichsten erscheinen, dass auch jener zur Verherrlichung Gottes angestimmte Festhymnus nur eine Compilation aus Psalmen sei. Dies a priori gefällte Urtheil kann aber dem unbefangenen Beurtheiler den exegetischen Nachweis, der jenes erst bestätigen muss, nicht ersparen. Der Parallelismus des Psalmentextes und des Chroniktextes muss in klares Licht gesetzt, und eine kritische Untersuchung über die Textgestalt beider Recensionen angestellt werden.

Drei Psalmen sind es, aus denen der chronistische Darsteller - der doch am natürlichsten zugleich der Zusammensteller des eingeschalteten Tempelliedes war - seinen Hymnus aufbaut. Für den ersten Theil (1 Chron. 16, 8-22) verwendet er die ersten 15 Verse des 105. Psalmen, den mittleren Theil (1 Chron. 16, 23 - 33) bildet er aus dem ganzen 96. Psalmen, den Schluss (1 Chron. 16, 35. 36) entlehnt er aus Ps. 106, 47. 48, so dass er die das 4. Psalmenbuch abschliessende Beracha mit aufnimmt. Dagegen ist die gewöhnliche Ansicht, der Chronist habe auch den seiner Schlussstelle (vv. 35. 36) vorhergehenden Vers 34 aus dem Anfangsvers desselben Ps. 106 gebildet, so dass er Kopf und Schwanz desselben Liedes abgeschlagen, und aus diesen beiden Bruchstücken die Schlussstelle seines Hymnus zusammengeschweisst habe, aus dem Grunde unzulässig, weil der in jenem Verse enthaltene liturgische Aufruf "Danket dem Herrn, denn er u. s. w." schon seit Zedekia's Zeit im Cultus sich einbürgerte laut der Stelle Jerem. 33, 11; zumal auch die Pss. 107. 118 (und noch andere desselben liturgischen Thefilla-Styles) mit derselben Formel beginnen.

Zur vergleichenden Uebersicht stellen wir die Textstücke neben einander:

| Psalm 105, 1-15     |   |  | 1 Chron. 16, 8-22 |
|---------------------|---|--|-------------------|
| 96, $1-13$          |   |  | - v. 23-33        |
| 106, 1 .            | ٠ |  | - v. 34           |
| <b>106, 47. 4</b> 8 |   |  | - v. 35. 36.      |

Zur vergleichenden Prüfung der beiden Textrecensionen, aus welcher sich ergeben muss, welche von beiden Textgestalten der Urgestalt des Liedes am nächsten steht, folge eine übersichtliche Nebeneinanderstellung der Varianten:

| Ps. 105, 5                                         | 1 Chron. 16, 12 . פרהו         |
|----------------------------------------------------|--------------------------------|
| v. 6 זרע אברהם                                     | v. 13 ירע ישראל                |
| v. 8 זָכֶר (perf.)                                 | v. 15 יָברד (imperat.)         |
| לישחק v. 9                                         | ליצחק v. 16                    |
| v. 11 אַרֶּץ                                       | v. 18 אָרֶץ                    |
| v. 12 בַּהִיוֹנְהֵם                                | v. 19 בַּתְיוֹתָכֵם            |
| v. 13 מַמַלְּבָה                                   | ירִמְמֵּמְלֶּכָה ע. 20         |
| v. אַרָם v. 14                                     | v. 21 לא הַנִּיחַ לִאִישׁ      |
| v. 15 רְלִנְבִראֵיר                                | v. 22 רָבָנָבִיאַר             |
| שירו ליהוה שיר חדש Ps. 96, 1.2                     | שירו ליהוה כל הארץ ע. 23       |
| שירי ליהוה כל הארץ                                 | בש ו מיום־אל־יום ישועתו        |
| שירו ליהוה ברכו שמו                                |                                |
| בשרו מיום ליום ישועתו                              |                                |
| v. 3                                               | ע. 24 אָת־כבודו                |
| v. 3 (plene) נפלאותיו                              | v. 24 (def.)                   |
| v. 4                                               | v. 25                          |
| <ul> <li>v. 6</li> <li>עז ותפארת במקדשו</li> </ul> | עז וחדוה במקטו v. 27           |
| v. 8 לחצרותיו                                      | v. 29 לפניו                    |
| v. 8 Distichon                                     | v. 29 Tristichon               |
| v. 9                                               | ע. 30 מלפניו                   |
| v. 10 מלך בגוים יהוה מלך                           | v. 30 (Lücke)                  |
| v. 10 ידין עמים במישרים                            | v. 30 (ebenfalls Lücke)        |
| ישמחו השמים ותגל הארץ v. 11                        | ישמחו השמים ותגל הארץ v. 31    |
| יַרעם הים ומלאו                                    | ויאמרו בגוים יהוה מלך          |
| v. 12° יעלז שרי                                    | v. 32° יעלץ השרה               |
| v. 12b כל־עצי־יער                                  | v. 33° עצי היער                |
| v. 13*                                             | v. 33 <sup>b</sup> מלפני       |
| v. 13° כי בא כי בא לשפט הארץ                       | v. 33° כי בא לשפוט את הארץ     |
| ישפט תבל בצדק ועמים v.13 <sup>b</sup><br>באמונתו   | v. 33 <sup>b</sup> (Lücke)     |
| רשיענו יהוה אלהינו Ps. 106, 47                     | v. 35 יאמרר הושיענו אלהי ישענו |
| v. 47 רקבצנו מן הגרים                              | v. 35 יקבצנר והצילנו מן הגרים  |
| v. 48 יואמר כל העם אמן הללו יה                     | v. 36 ריאמרו כל העם אמן והלל   |
| A) Wenn Ps. 105, 6 ברהם                            | ליהוה ליהוה                    |

A) Wenn Ps. 105, 6 זרע אברהם, dagegen 1 Chron. 16, 13 זרע ישראל, bietet, so spricht für die Ursprünglichkeit des ersteren, für Abhängigkeit des letzteren die Parallelstelle des Psalmen am Schluss v. 42, wo ebenfalls אברהם wie im sechsten

Verse als עבדן bezeichnet wird. Der Chronist wählte die erleichternde, weil gewöhnlicher vorkommende Zusammensetzung von עבד ישראל, um in dem entlehnten Schriftstücke Gleichartigkeit mit dem Parallelismus zwischen ישראל, wie derselbe im bald folgenden Vers 17 steht, walten zu lassen. Hitzig sucht für die Begründung der Priorität des זרע ישראל sieh darauf zu berufen, dass "Knecht Jehova's" nicht Abraham, sondern Israel, nicht der Erzvater, sondern das Volk heisse. Und doch heisst nach seinem eigenen Zugeständniss sowohl Gen. 26, 24 als Ps. 105 Abraham ein "Knecht Jehova's". In künstlicher, überans gezwungener Weise fasst Hitzig ferner das עבדו der Chronik als Collectiv-Appos. zu דרע wegen des im Parallelglied stehenden zu בני יעקב appositionellen בהיריו und weil in Ps. 105, 43 für עבדר gesagt sei עמר (wie Ps. 135, 12 לישראל עמר gegenüber לישראל עבדר Ps. 136, 22). Allein der vom Parallelismus entlehnte Grund müsste mit gleichem Rechte auch für die Herstellung des originalen Psalmentextes geltend gemacht werden können, zumal LXX δοῦλοι מברס schreiben, also נבדר lasen. Abgesehen davon, dass der im Psalmen wiederkehrende Ausdruck Vers 42 diese Textänderung im Psalmen vorzunehmen widerräth, müssen wir auch an einer Aenderung der Chroniklesart darum Anstoss nehmen, weil מבה als Apposition ביע זרע nur im Sinne des "theokratischen Kernes des exilischen Volkes" gesagt sein könnte, wie Jes. 49, 6. Diese Beziehung läge hier aber fern. Stützt sich Hitzig für seine collectiv-appositionelle Erklärung des עבר in der Chronikstelle auf das v. 43 im Psalmen allerdings mit בחירין parallel stehende עם so ist es ein Widerspruch, in den er mit sich selbst geräth, wenn er den Chronisten als Quelle betrachtet und doch zur Feststellung der richtigen Lesart bei demselben auf denjenigen Psalmen recurrirt, der ja aus jenem, wenigstens seinem ersten Theile nach, geschöpft sein soll. Jene Schlussstelle vv. 42. 43 des Psalmen genau betrachtet, ergiebt übrigens, dass Hitzig ganz irrthümlicher Weise dem עבדו in v. 6 des Psalmen das ינמו in v. 43 des Psalmen gleichstellt. Denn hier ist ja nach dem klaren Zusammenhange עמר nieht für das etwa eolleetivisch in Hitzig's Sinne zu fassende לבדו gesetzt, da im Schluss des vorhergehenden Verses אברהם עבדן steht, also Abraham deutlich als "Knecht Jehova's" bezeichnet wird. Im Psalmen stehen sich v. 43

allerdings parallel בְּחַרְיוּל und בְּחַרְיּוּל. Setzt nun Hitzig das עבְּרָר. ohne Weiteres = עברו so hat die Auffassung des מברו als Collectivum etwas Bestechendes, aber jene Gleichsetzung war eben erschlichen, darum lässt sich jene Auffassung nicht aufrecht erhalten. Dann aber fällt auch der Stützpunkt des Hitzig'schen Beweises für Priorität der chronistischen Lesart.

B) Liest 1 Chron. 16, 15 der Chronist זכרן, so hat der Psalmist 757. Letzteres muss aus mehrfachen Gründen als die ursprüngliche Lesart erkannt werden, nicht nur wegen des in demselben Ps. 105, 42 wiederkehrenden, ebenfalls perfectischen זכר (in gleichem Sinne wie v. 8), nicht nur weil das in Ps. 106, 48 ursprüngliche perfectische אמר den Chronisten gleichfalls zur Aenderung in den Imperativ אמרה 1 Chron. 16, 35 veranlasste, sondern insbesondere wegen des inneren Nexus, in welchem das perfectische דכר mit den folgenden Perfectformen (v. 8b: אַלּרָה, v. 9: ערת u. s. w.) steht, überhaupt mit der ganzen folgenden Darstellung auf das engste und innigste zusammenhängt, während זכרן nur gewaltsamer Weise und willkürlich an die vorigen Imperative (vv. 8-12) angezogen, und von den folgenden, den Zusammenhang der Sache begründenden Perfectis losgelöst werden kann. In Anbetracht des schon v. 5 (Ps. 105) beginnenden זכרן wäre es sogar eine schleppende Tautologie. Denn v. 5 enthält der Psalm eine Aufforderung, was zu Jehova's Verherrlichung die Gemeinde thun soll (v. 1: הרדו, v. 2: שירן, v. 3: התהללו, v. 4: דרשו, v. 5: ידכרן; dem entspricht vortrefflich der Inhalt von vv. 7-44 als Ausführung dessen, was Jehova an seinem Volke gethan hat. Mithin ist v. 8 als Perfectum nothwendig vom Zusammenhange gefordert. Hitzig räumt ein, dass זכר die ursprüngliche Lesart des Psalmisten sei, stösst sich aber ohne Grund an לעולם (vgl. Ps. 111, 5). Eine völlige Verkennung des einfachsten Zusammenhanges der ersten fünf Verse des Psalmen ist es, wenn er meint, זכר stosse sich mit dem Imperativ זכרן v. 5, nichtssagend die Behauptung, nach dem Suff. der 1. Pers. Pl. v. 7 sei Selbstaufforderung am Platze. Aus dem μνημονεύωμεν der LXX (1 Chr. 16, 15) schliesst er auf die ursprüngliche Lesart זָכוֹר (Inf. abs.), aus der sich beide Varianten erklären sollen, so dass im Psalmen der Infinitiv als erzählender Inf., in der Chronik als peremtorischer Imperat. gefasst werden müsse. Dabei verschweigt er, dass beim

Chronisten, selbst jene vermeintliche Urlesart זכרר zugegeben, dennoch Textverderbniss stattfände, denn זכרו der Chronik müsste aus זכרר entstanden sein, während das זכר des Psalmen als defective Schreibart aufgefasst sich aufrecht erhalten liesse.

- בּהְרּוֹּהְכֶּם Die offenbar aus dem zuletzt vorhergehenden בּהַרּוֹּהְכָּם Die offenbar aus dem zuletzt vorhergehenden פודלתכם בי entspringende Textverderbniss des Chronisten giebt selbst Hitzig zu, versucht aber mit Heranziehung der LXX des Chronisten, welche wie die des Psalmen die 3. Person aufweise, dennoch eine Ehrenrettung des Chronisten. Wir halten uns aber streng an den Urtext, Berufung auf die Lesart der Uebersetzung zur Rechtfertigung der erwiesener Massen mit Textverderbniss behafteten Chronikstelle beweist nichts, als dass Hitzig selbst die klarsten und offenkundigsten Textmängel des Chronisten seiner Hypothese zu Liebe zu vertuschen und zu bemänteln weiss.
- D) Neben dem chronistischen לא הניה לאיש (1 Chron. 16, 21) ist das לא הניח אדם des Psalmen (105, 14) die dem älteren Hebraismus entsprechendere Constructionsweise, welche nach einem Verbum des "Lassens" wie כמש, נחן nur den Infinitiv, nicht aber die Person mit 5 anknüpft, vgl. Gen. 20, 6, 31, 7, 31, 28. Die Construction mit doppeltem 's infinitivi und personae begegnet uns erst in den jüngsten Schriften, wie Kohel. 5, 11. Besonders häufig findet sich das aramäischem Sprachgebranch entlehnte bals nota accus. für se beim Chronisten (vgl. 1 Chr. 5, 26, 16, 37, 29, 20. 22. 2 Chr. 5, 11. 24, 12. 25, 10). Ein arger Verstoss gegen diese Thatsachen des Sprachgebrauches und der Grammatik wäre es. wenn man trotz alledem mit Hitzig die Neuerung auf Seite des Psalmen annühme. Des Chronisten jüngere Ausdrucksweise, die aus der Construction des לְ mit לְ personae unzweideutig zu Tage tritt, legt Hitzig wiederum dem Schreiber zur Schuld, welcher לאיש der Chronik "für das Zeichen des Accusativ gehalten habe". Wiederum also dieselbe den jüngeren Chroniktext beschönigende Verfahrungsart, die dem Chronisten um jeden Preis die Ursprünglichkeit vindiciren will. - Unberechtigt ist die Beanstandung der Wortwahl des Psalmisten, der ארם statt des איש statt des der Chronik hat, denn das Lexikon lehrt, dass der Sprachgebrauch von אדם sich nicht nur auf Stellen beschränken lässt, wo es im Gegensatz zu אל oder בהמה steht, - übrigens steht an un-

serer Psalmenstelle doch in Beziehung zu Gott, wenn auch nicht im Gegensatz, — sondern auch im Gegensatz znm Volke Israel, wie Jerem. 32, 20. Hos. 6, 7, und so kann es auch an unserer Psalmenstelle gefasst werden.

- E) Gegenüber der Var. הכביאי in der Chronik (I. 16, 22) hat des Psalm (105, 15) wiederum den Sprachgebrauch für sich, da laut Gen. 19, 9. Ex. 5, 22. Ruth 1, 21 u. a. m. אַרָּאָר wohl häufig mit bersonae construirt wird, aber nirgends sonst mit במשרות. Das der Chronik, verursacht durch das im parallelen Gliede befindliche הרע ist darum, selbst wenn sich der Gebrauch des in adversativem Sinne, wie של bei אַרְאָר, mit Stellen belegen liesse, nur gehören die von Hitzig in Parallele herangezogenen Stellen Ps. 102, 6 vgl. mit Hi. 19, 20, und Hi. 33, 9 vgl. mit 1 Sam. 25, 24 nicht hieher diejenige Lesart, welche ein Neuerungsverfahren in der Textgestalt vermuthen lässt.
- F) Vergleicht man das psalmistische מיום ליום (96, 2) mit dem chronistischen מיום אל־יום (v. 23), so könnte man bei dem sonst beim Chronisten öfters vorkommenden Gebrauche dieser Formel, wie gleich im folgenden Cap. 17, v. המלה אל־אהל oder 1 Chron. 9, 25 מעת אליעת (vgl. Esr. 9, 11), auf Abhängigkeit der Psalmstelle schliessen; allein obwohl > aus > sprachlich entstanden ist, und obwohl die mit st gebildeten Formelu jünger zu sein scheinen (vgl. Num. 30, 15 mit Esth. 3, 7), so kommt doch schon sehr frühe ל in allen Wendungen vor wie אל, ja öfter finden wir beide promiscue gebraucht (vgl. Ps. 99, 9 ההר 5, 8 אל היכל). Als kritische Zeugen sind mithin beide Formeln an und für sich als coordinirt zu betrachten. Beachtet man aber den Zusammenhang beim Chronisten genauer, wie derselbe schon v. 20 מגלי aus Ps. 105, 13 herübernahm, so begreift man, wie derselbe auch jetzt, um Gleichartigkeit des Ausdruckes in seinem mosaikartig zusammengestellten Hymnus zu erzielen, מיוֹם אל־יוֹם schreiben und das vom Psalmisten gebrauchte 5 der Formel vermeiden musste.
- עז רחדות: G) 1 Chron. 16, 27 lesen wir im letzten Hemistich: מז רחדות: תפקרו מון למקרת במקדשו למקרת, dagegen beim Psalmisten 96, 6b. במקמר במקמר על Das psalmistische הפארת findet sich mit של oder dessen Synonymen öfter paarweise verbunden, mit בנה 1 Chr. 29, 11, mit של Deut. 26, 19, mit בהר והדר במון באר 28, 2 u. s. w. und bezeichnet wie הרד והדר והדר Gliede die divina majestas. Dass die beiden Wörter

und חפארה recht eigentlich dem Sprachgute des Psalmisten angehören, beweist insbesondere Ps. 78, 61, wo sie ebenfalls in unmittelbarer Aufeinanderfolge stehen, nur nicht paarweise verbunden, sondern durch Athnach getrennt und in zwei Vershälften ver-Dagegen kann הדוה seinen jüngeren Ursprung nicht verläugnen. Das Stammverbum ist allerdings schon pentateuchisch (vgl. Ex. 18, 9), das abgeleitete Nomen הדוה aber finden wir nicht eher, als zur Abfassungszeit des Buches Esra, wo wir es Cap. 6, v. 16 mitten in dem aramäisch geschriebenen Stücke lesen. Eine genauere Prüfung der Chronikstelle, zu deren Textkritik wir die Stelle Nehem. 8, 10 heranziehen, welche LXX, das dortige וחדות auslassend, übersetzen: καὶ μὴ διαπέσητε, ὅτι ἐστὶ κύριος ἰσγὸς ἡμῶν, führt uns auf die Vermutlung, dass das chronistische חדוה nur eine Textverderbniss sei für הַּדְרָה (Ps. 29, 2. 96, 9), vielleicht durch einen Irrthum des chronistischen Compilators selbst entstanden, welchem das Wortpaar des ersten Versgliedes von Ps. 96, 6 הוד והדר noch vor Augen schwebte. Des Chronisten repristinirendes Verfahren bei der Zusammenstellung seines Cento aus Pss. 105. 96. 106 ergiebt sich deutlich aus seiner Wortwahl des für das psalmistische במקמר, denn der Verfasser des Psalmen konnte nichts passender als den Tempel מקדש als Wohnung seiner δόξα nennen, der reflectirende Chronist muss sich dagegen von der Erwägung, dass bei der Einbringung der Bundeslade, derjenigen Thatsache, die sein Festlied verherrlichen soll, der Tempel noch gar nicht bestand, zur Textänderung in במקמן bestimmen lassen. Die Vermuthung Delitzsch's (Comment. üb. d. Psalter. 1860. II. S. 45 unten) wird hierdurch somit bestätigt. Ueberaus künstlich und unklar ist Hitzig's Erörterung über diese Varianten, wenn er (Die Pss. übers. u. ausgel. II. S. 257) sagt: "Macht und Ruhm Ps. 96, 8b sind doch wohl solche Gottes selber (Ps. 78, 61), und sein Heiligthum das irdische - um so sicherer, wenn beflissen מקרם der Chronik durch מקדם ersetzt wird -; passend aber erscheint seine Macht da angesiedelt, wo er selbst sich befindet: was mit במקדשר nicht ausgesagt ist (!). Nun bietet die Chronik ferner עד (עד וי), wovon unsere Lesart nur eine Erklärung (!) darstellt, auf gleicher Linie mit dortigem καύχημα (!!). " Die überfeine Künstelei der Hitzig'schen Kritik steigert sich hier fast zur Unverständlichkeit und zur Verdrehung des einfachsten Wortsinnes.

H) In der dritten Strophe des 96. Psalmen (v. 8) werden die Völkerfamilien aufgefordert, Gaben zu bringen in Jehova's Vorhöfe (לחצרוחיוי). Dies hat der Chronist abgeschwächt in לפניר, das im Vergleich mit dem dichterisch schönen, volleren Ausdrucke der Vorhöfe Gottes matt ist. Der Grund, warum der Chronist den Text so änderte, ist derselbe, der ihn bestimmte, das psalmistische mit במקמר zu vertauschen, also die Rücksichtnahme auf das Nichtvorhandensein des Tempels, folglich auch der Vorhöfe, zu derjenigen Zeit, in welcher die Einholung der Bundeslade stattfand, die sein Lied feiert. Dass die Lesart לחצרותיר neben die ursprüngliche sei, beweist ferner die Vergleichung mit dem Urtext Ps. 29, 1. 2, von welchem sowohl Ps. 96 wie der Chronist nur Nachklänge bieten, nicht etwa so, dass die psalmistische und chronistische Textgestalt zwei selbstständige von einander unabhängig entstandene Recensionen desselben alten Urtextes darstellten, die unter sich in keinem näheren Verhältnisse ständen, sondern so, dass der Chronist beide Psalmen vor Augen hatte und sich von dem älteren nur den strophischen Versabschluss Ps. 29, 2 mit בהדרת קדש (vgl. 1 Chr. 16, 29), von dem jüngeren dagegen mit Ausnahme des לפנין die übrigen Textänderungen und Texteinschaltungen משפחות עמים und שאו מנחה ובאר aneignete. Das Bestreben des Chronisten, diese erweiterte Recension des 96. Psalmen, nach welcher das zweite Hemistich von Vers 8 als Texterweiterung zu Ps. 29, 2° neu entstanden ist, mit dem strophischen Abschluss von Ps. 29, 2b zu vereinigen, musste nothwendig eine Auflösung des Ebenmasses der Versglieder und in Folge davon des Strophenbaues herbeiführen. Während Ps. 96 in fünf sechszeiligen Strophen, von denen sich vier aus distichischen, und nur eine aus tristichischen Versen ebenmässig aufbauen, harmonisch dahinrauscht, ist vom 29. Verse des chronistischen Textes an die strophische Ebenmässigkeit gelöst. Während, der Chronist bis dahin nach dem psalmistischen Vorbilde distichische Verse aufbaut, geht er mit Aufhebung des Strophenbaues plötzlich über in tristichische Gliederung v. 29, unterbricht dieselbe v. 30 sofort wieder mit einem Distichon, geht v. 31 wieder zum Tristichon zurück, um v. 32 wieder mit einem Distichon zu wechseln und endlich v. 33 mit einem Tristichon zu schliessen. Die Worte אמרו בגוים וגר' Ps. 96, 10° hat der Chronist nicht nur von der durch den inneren Zusammenhang geforderten Stelle gerückt,
— solche sinnverwirrende Versetzung könnte allenfalls einem Abschreiber beizumessen sein — sondern auch v. 31b umgeändert in
v. 31b umgeändert in
zu bewirken. Besonders aus dieser tendenziösen Aenderung leuchtet jedem das aus bestimmenden Gründen mit Bewusstsein handelnde Verfahren eines Compilators ein. Solche Textverstellung
mit unabsichtlichen Versehen eines Abschreibers entschuldigen
und erklären zu wollen, um nur dem Chronisten die ursprüngliche
Textgestalt zu retten, ist ebenso bequem als widersinnig.

I) Ausser diesen die Ursprünglichkeit des Psalmisten erhärtenden chronistischen Textänderungen und Textverstellungen, welche letztere insbesondere den inneren Zusammenhang wie den äusseren strophischen Bau stören, ja zum Theil zerstören, sind besonders auch Textlücken beim Chronisten die Symptome jüngeren Alters und Anzeichen der abhängigen Stellung, die derselbe zum Psalmisten einnimmt. Die Worte Ps. 96, 10° ידין עמים במישרים fehlen beim Chronisten nach בל תמוט v. 30 gänzlich. Von dem Schlussverse des Psalmen verwendet er nur das erste Hemistich, aber auch nicht ohne Kürzung (nur einmal כל בא), in v. 33b mit geflissentlicher Hinweglassung der Worte, welche den volltönenden Psalmenschluss bilden. Der chronistische Compilator muss diesen Schluss nothwendig vermeiden, weil er ja noch nicht schliessen will, sondern einen neuen Psalmen zur Vollendung des Aufbaues seines Festhymnus zu benutzen beabsichtigt. Ganz gleiche Gründe veranlassten ihn zu einer nur theilweise den Text benutzenden Verwerthung des Anfanges von Ps. 96. Dieser hebt an: "Singet Jehova ein neues Lied!" Da nun aber der chronistische Zusammensteller sich im Aufbau des mittleren Hymnustheiles befindet, von einem neuen Liede also füglich nicht die Rede sein kann, lässt er diese das erste Hemistich des ersten Verses bildende Sentenz weg, in gleicher Weise das erste Hemistich des zweiten Verses von Psalm 96 und schmilzt somit beide letzte Vershälften zu einem neuen Versganzen zusammen (vgl. 1 Chr. 16, 23 mit Ps. 96, 1. 2).

K) Besondere Beachtung verdienen bei der Untersuchung des Textes die Varianten zwischen Ps. 106, 47. 48 und 1 Chron. 16, 35. 36. Erlaubte sich der chronistische Zusammensteller manche Textkürzungen behufs weiterer Fortsetzung des Hymnus, so wird er Texterweiterungen zur Erzielung eines volleren, abgerundeteren Schlusses nicht scheuen. Die erste Texteinschaltung 1 Chr. 16, 35 ואמרר soll den liturgischen Aufruf 1 Chr. 16, 34 mit dem aus vv. 47. 48 von Ps. 106 entlehnten Schlusse vermitteln. Dem mosaikartig verbindenden Geschichtsschreiber ist das ואמרן nothwendiges Hilfsmittel, Verbindungsglied zweier an und für sich heterogener, weil aus ihrem eigentlichen Gedankenzusammenhang herausgerissener Stücke, nach Delitzsch's glücklichem Ausdruck "die unentbehrliche Klammer" (Comment. üb. d. Ps. 1860. II. S. 110). Der schon beim Psalmisten ein jüngeres Alter verrathende, durch Häufung von Synonymen und Flexionsreimen sich kennzeichnende liturgische Styl gestaltet sich beim chronistischen Anordner noch plerophorischer, denn dieser erzielt einen volltönenden Abschluss. Das einfache הושיענו יהוה des Psalmen wird erweitert zu הושרענו אלהר ישענן, ebenso der einmaligen Imperativform des Psalmen קבצנר ein den reimartigen Gleichklang (ישענר noch mehr häufender zweiter Imperativ רהשיענר zugesellt. - Erklären sich diese Texterweiterungen aus oratorischen Motiven, so die letzte bedeutendere Variante in v. 36 (1 Chron. 16) וראמרר (für das psalmistische in Wunschform dem ברוך im ersten Hemistich Ps. 106, 48° parallele ואמר aus dem erzählenden Charakter desselben Zusammenstellers, der jenen psalmistischen Schlusswunsch historisch umsetzt, um sich dadurch den Weg zum Uebergange zur weiteren Fortsetzung seiner geschichtlichen Erzählung zu bahnen. - Die übrigen Varianten, unter denen höchstens noch פיר Ps. 105, 5 vgl. mit פיה 1 Chr. 16, 12, מפניר Ps. 96, 9 vgl. mit רעלז שדי 1 Chr. 16, 30, יעלז שדי Ps. 96, 12° vgl. mit יעלץ השרה 1 Chr. 16, 32°, לפני Ps. 96, 13° vgl. mit מלפני 1 Chr. 16, 33b Beachtung verdienen, fallen für die Entscheidung des relativ jüngeren Zeitalters wenig in die Wagschale.

Die in den letzten zehn Abschnitten A) bis K) geführte Untersuchung der wichtigsten zehn Varianten des Chronik- und Psalmentextes zeigt zur Genüge, dass die Ursprünglichkeit des Textes dem Psalmisten zukommt, dass dagegen des Chronisten Lied (1 Chr. 16, 8-36) in Hinsicht der Beschaffenheit des Textes als mannichfaltig veränderte, aus Gründen, über die wir uns im Vorstehenden klar wurden, theils verderbte, theils

die ursprüngliche Concinnität durchbrechende, das strophische Ebenmass des rhythmischen Baues auflösende, theilweise verkürzte, theilweise erweiterte Recension und Compilation der drei Psalmen 105, 96 und 106 anzusehen sei. Dies auf Grund gewissenhafter textkritischer Untersuchung gewonnene Resultat berechtigt uns zu dem Schlusse, dass der Chronist die Psalmen 96. 105 und 106 gekannt hat. Sonst hätte er sie nicht entlehnen können. Können wir nun nachweisen, wann der Chronist lebte und schrieb, so gewinnen wir eine bestimmte historische Unterlage für die Bestimmung des Zeitalters, in dem jene Psalmen vorhanden waren. Die Abfassungszeit der Chronikbücher ist allerdings nicht zu frühe anzusetzen. Ein äusserer Hinweis auf späteres Zeitalter im Allgemeinen liegt schon in der Stellung, welche die Bücher als letzte im Kanon einnehmen. Wenn dieselben diesen Platz nicht ihrem späteren Ursprunge verdankten, begriffe man nicht, warum der letzte Anordner nicht diese geschichtlichen Bücher an die ihrem Inhalte nach nächstverwandten Königsbücher angereiht hätte (wie LXX später wirklich thaten, welche nach dem Princip, Gleichartiges an einander zu reihen, Esra und Nehemia unter die historischen, Daniel unter die prophetischen Bücher stellten). Bestimmtere Kennzeichen des Zeitalters geben die 1 Chron. 3, 1-24 aufgestellten königlichen und hohenpriesterlichen Stammbäume, die unwidersprechlich und unverkennbar bis auf die zur Zeit des Chronisten lebenden Häupter des davidischen und hohenpriesterlichen Hauses herabführen, d. h. bis zu demjenigen Termine, vor welchem eine Abfassung undenkbar, nach welchem dieselbe ganz unwahrscheinlich ist. Denn bei der Aufzählung wird der chronistische Darsteller nicht vermeiden, auch den zu seiner Zeit lebenden letzten Descendenten aufzuführen. Im Ganzen sind nun a. a. O. nach Serubabel sechs königliche, fünf hohenpriesterliche Geschlechter abgezweigt, welche einen Zeitraum von 150 bis 200 Jahren ausgefüllt haben müssen \*). Rechnet man also von Serubabels Zeit - sein Todesjahr fällt in die Regierungszeit des Darius nach 516 v. Chr. - um sechs Ge-

<sup>\*)</sup> Die 1 Chr. 3, 17-24 gegebene, von LXX um einige Geschlechter vermehrte köuigliche Genealogie ist in fortlaufender Reihe diese: 1) Serubabel, 2) Chananja, 3) Shekhanja, 4) Shemaja, 5) Nearja, 6) Eljoänai, 7) Hodujahu.

nerationen vorwärts, so führt dies mit Nothwendigkeit frühestens in die letzten persischen Zeiten, spätestens in den Anfang der griechischen Zeit. Da der als letzter Träger des Hohenpriesterstammes als Zeitgenosse des Chronisten aufgeführte Hohepriester laut 1 Chr. 3, 24 Jochanan ist, dessen Nachfolger Jaddua nach des Josephus Zeugniss (Antiqq. XI, c. 7, §. 2. c. 8) noch bis zu Anfang der griechischen Herrschaft lebte, so können wir bestimmter die Ausgangszeit der persischen Herrschaft, etwa die Jahre vor Alexanders des Grossen Regierungsantritt, als annähernd richtigen Termin der Abfassungszeit der Chronikbücher hinstellen.

Verfasste aber der Chronist, wie im zuletzt Dargelegten erwiesen, seine Annalen um Alexanders d. Gr. Zeit, so waren die Psalmen 96, 105, 106, aus denen ja der Chronist dargethaner Massen schöpfte, bereits vorhanden. Wir gewinnen somit aus dem inneren Zeugniss der Chronik ein bestimmtes positives Ergebniss für die Abfassungszeit jener Psalmen, wonach dieselben nicht später als um die Mitte des vierten Jahrhunderts verfasst sein können. Die Abfassungszeit ergiebt sich aber noch genauer aus einer tieferen Betrachtung ihres Inhaltes. Der Gedankenschatz, die sprachliche Färbung u. a. m. in Ps. 96 fordern unwillkürlich zu einer Vergleichung mit dem s. g. Deuterojesaja auf, vgl. Ps. 96, 1° mit Jes. 42, 10; Ps. 96, 2° mit Jes. 52, 7. 60, 6; der Ausdruck יהוה מלד ist Ps. 96, 10° wie Jes. 52, 7° messianische Loosung, dort wie hier nimmt die leblose Natur, Himmel, Erde, Meer, Gefilde an der Freude über Jehova's Parusie Theil, vgl. Ps. 96, 11 ff. mit Jes. 44, 23. 49, 13; wie der Dichter Ps. 96, 12 alle Waldbäume jubeln lässt, so auch der Prophet Jes. 55, 12 vgl. mit 44, 23 und 14, 8 (denn der Triumphgesang auf den gefallenen Chaldäerkönig Jes. 14, 4 ff. gehört auch zum s. g. Deuterojesaja; ausser vielen anderen Gründen spricht dafür die sprachliche Erscheinung, dass פצה רמה ausser Jes. 14, 7 nur noch Jes. 44, 23. 49, 13. 55, 12 sich findet). Mit vollem Rechte erkannte darum schon Delitzsch (Comment. üb. d. Ps. 1. Aufl. II. S. 44) den Grundton des Ps. 96 als deuterojesajanisch. Dies führt auf die Zeit gegen Ende des Exils, in welche die Abfassung von Jes. 40-66 anzusetzen ist. Auch Ps. 96 erweist sich als nachexilisch. Es wird die in der Ueberschrift enthaltene geschichtliche Notiz der LXX: "ότε ὁ οίκος ἀκοδομεῖτο (Β. ἀκοδόμηται) μετὰ τὰν αίγμαλωσίαν" das glaubwürdige Zeugniss einer treu erhaltenen Tradition sein. Gehört aber nach dem allen Ps. 96 in die nach dem Bau des zweiten Tempels fallenden Zeiten der persischen Weltherrschaft, also etwa in den Anfang des fünften Jahrhunderts, so gewinnen wir damit eine historische Basis, auf welcher wir fussend nach dem relativen Alter benachbarter und verwandter Psalmen weiter forschen können. Wie uns nun aus Ps. 96 deuterojesajanische Grundtöne entgegenklingen, so durchzieht dieselbe Färbung der Gedanken, dasselbe Colorit sprachlichen Ausdruckes, wie ein rother Faden auch die in der Nachbarschaft dieses Psalmen befindlichen Lieder. Wie Ps. 96, 4. 10 heisst auch Ps. 95, 3 Jehova ,, ein grosser Gott und grosser König über alle Götter". Der "Fels unseres Heils" Ps. 95, 1 entspricht dem "Felsen meiner Zuflucht" Ps. 94, 22. Durch gemeinsame behufs emphatischer Steigerung angewandte Anadiplosis ist Ps. 94, 3 verwandt mit den Stellen Ps. 92, 10. 93, 3 und 96, 13. Psalm 93 ist der erste unter den "Jehova, als dem König" huldigenden Psalmen, welche die theokratische Idee von der Parusie Jehova's mit der Signatur יהוה מלך charakterisirt, vgl. Ps. 93, 1. 97, 1. 99, 1. Die bildliche Darstellung der Waffenrüstung Jehova's Ps. 93, 1 hat ihre sachlichen Parallelen in Jes. 51, 9. 59, 17. 63, 1 (vgl. mit Ps. 93, 1 auch 104, 1). Das Bild von der palmen- und cederngleichen Gemeinde Ps. 92, 13-16 findet seinen Commentar in dem deuterojesajanischen Capitel 65, besonders von Vers 21 an. Auch in Ps. 91 ist die farbenreiche Bildersprache des deuterojesajanischen Anonymus und die Berührung mit dem sprachlichen Ausdrucke in Ps. 92 (vgl. Ps. 92, 12 mit 91, 8 und 92, 1 mit 91, 1 wegen עלירן) unverkennbar. Wie aber die dem 96. Psalmen nächstvorhergehenden Psalmen, so können auch die demselben folgenden Psalmen 97. 98. 99. 100 ihre enge Verwandtschaft mit Ps. 96 nicht verläugnen, nicht nur wegen innigster Berührung im sprachlichen Ausdrucke: Ps. 97, 1 und 99, 1 יהוה מלך vgl. mit Ps. 93, 1 und 96, 10; Ps. 97, 1 vgl. mit 96, 11; Ps. 97, 7 mit 96, 5; Ps. 97, 9 und 99, 2. 3 vgl. mit 96, 3. 4; Ps. 100, 4 mit 96, 8; nicht nur weil ganze Stellen aus Ps. 96 entlehnt sind, wie Anfang und Schluss von Ps. 98, vgl. Ps. 98, 1ª mit 96, 1ª; Ps. 98, 7ª mit 96, 11ª; Ps. 98, 9 mit 96, 13, gerade wie ferner Ps. 100, Vers 1 wörtlich aus Ps. 98, 4ª und Ps. 100, 3 fast wörtlich aus Ps. 95, 7 (vgl. auch

Ps. 100, 2 mit 95, 2) stammt, sondern ganz besonders weil, wie schon Pss. 91-95, so auch diese Reihe Pss. 97-100 was den Inhalt betrifft gemeinsamen deuterojesajanischen Typus an sich tragen. Für letzteren vgl. Ps. 97, 1 mit Jes. 42, 10-12. 51, 5; Ps. 97, 3b mit Jes. 42, 25; Ps. 97, 6a mit Jes. 40, 5. 52, 10. 66, 18; Ps. 98, 3b stammt wörtlich aus Jes. 52, 10b; das "Händeklatschen" Ps. 98, 8, ,, die Stimme des Gesanges" v. 5 entspringen aus Jes. 55, 12 und 51, 3; Ps. 98, 1b erinnert an Jes. 51, 9. 63, 5. 52, 10; Ps. 98, 4 an Jes. 44, 23, 49, 13, 52, 9; Ps. 99, 5 an Jes. 60, 13 vgl. mit 66, 1. Wegen dieses gemeinsamen Gedankengepräges, wie es auch jenem grossen deuterojesajanischen Anonymus eigen ist, insbesondere wegen des in diesen Liedern sich offenbarenden Bewusstseins von dem universalistischen Berufe der Jehovareligion für die Heidenwelt, wie es in und bald nach der Leidenszeit des Exiles sich entwickelt hatte (vgl. Ps. 96, 10 mit Jes. 52, 7, 10. Ps. 97, 6 mit Jes. 51, 5 ff.), urtheilen wir, dass die ganze Decade der Psalmen 91 bis 100 in dieselbe nachexilische Zeit gehört. Die fast allen diesen Liedern gemeinsame hymnische Form, die leichtbeschwingte farben- und bilderreiche Sprache, die hymnische Gebetsanrede, der liturgische Styl, die Erwähnung der beim liturgischen Gottesdienste üblichen Instrumente, wie sie auch der Chronist erwähnt (vgl. besonders Ps. 92, 4. 98, 5. 6 mit 1 Chr. 13, 8. 15, 16. 16, 5. 6. 42), charakterisirt sie hinreichend als nachexilische Tempellieder, zur Verherrlichung Jehova's an der neu aus den Trümmern erstandenen Stätte des Heiligthumes zu Jerusalem angestimmt. Günstig sind für diese Annahme die vom vorurtheilsfreien Beurtheiler wohl zu beachtenden, nicht mit Hitzig vorschnell über Bord zu werfenden Ueberschriften gerade mehrerer unter diesen Liedern, welche Angaben über ihre liturgische Be-מזמור שיר ליום השבת stimmung enthalten. Nach diesen ist Ps. 92 als מזמור שיר ליום schon vom hebräischen Ueberschreiber als Sabbatspsalm, Ps. 93 als Freitagspsalm (εἰς τὴν ἡμέραν τοῦ προσαββάτου), Ps. 94 als Mittwochspsalm (τετράδι σαββάτον) allerdings erst von LXX zur Zeit der Liturgie des zweiten Tempels im stehenden Gebrauche bezeugt, was die talmudischen Angaben bestätigen. Auch die Ueberschrift Ps. 100 ist Sprachgut des nachexilischen Cultus und soll aussagen, dass das Lied beim Dankopfer (genauer beim Thoda-Schelamim-Opfer) gebetet oder gesungen wurde.

Bot der 96. Psalm den Ausgangspunkt für die Bestimmung des Zeitalters der um ihn sich gruppirenden Psalmen der 10. Decade des Psalterium, so können wir einen ähnlichen Weg einschlagen für die wenigstens annähernde Schätzung der Entstehungszeit der übrigen Psalmen des vierten Buches, wenn wir den gleichfalls vom Chronisten (1 Chr. 16) bereits vorgefundenen, weil bei der Zusammenstellung vorhandener Psalmen zu einem neuen Festhymnus wenigstens seinem ersten Theile nach mitverwertheten Psalmen 105 zur Basis für unsere Erörterung nehmen. Suchen wir darum auch hier unsere negative Kritik gegen seleucidisches und makkabäisches Zeitalter durch positive Nachweise zu ergänzen. Die Aufforderung des Dichters am Anfang des Psalmen, Jehova's heilsgeschichtliche Thaten unter der Völkerwelt zu verkünden, verräth den nachexilischen Ursprung, denn das Bewusstsein von Israels Berufe an der Heidenwelt ist erst eine Frucht der Erfahrungen des Exiles. In diesem Punkte berührt sich der Psalm mit dem vorhin besprochenen 96. Psalmen. Die Ps. 105, 41 enthaltene Schilderung der Erlösung ist mit denterojesajanischen Farben (vgl. Jes. 48, 21) bewirkt. Der ganze Psalm 105 ist ein Nachklang des 78. Psalmen, der ebenfalls die Geschichte des Volkes an der Hand der historischen Bücher durchgeht, so jedoch, dass diese Geschichte mit poetischen Farben lebhaft ausgemalt wird. Fällt nun Psalm 78, dessen Abfassung durch diejenigen Zeitverhältnisse bedingt erscheint, welche die esra-nehemianische Aera kennzeichnen, vgl. Nehem. 9, 17. 24. 26. 27 mit Ps. 78, 38. 55. 57. 61, - denn die richtige Exegese von vv. 9-11 und 67. 68 führt in die Zeit, wo die Trennung von Samaria und Juda bis zur Unversöhnlichkeit sich gesteigert hatte - frühestens gegen Ende des fünften Jahrhunderts, nach Ewald sogar erst in den Anfang des vierten Jahrhunderts, so wird unser Ps. 105, welcher zu hymnischem Zwecke aus Ps. 78 zum Tempelliede umgestaltet erscheint, erst nach dem J. 400 v. Chr. verfasst sein können (vgl. u. a. Ps. 105, 36 mit 78, 51 wegen 'ויד כל בכור וגר). Nun wissen wir aber, dass derselbe Psalm vom Chronisten spätestens zu Alexanders d. Gr. Zeit schon vorgefunden ward, weil derselbe ja aus Ps. 105, 1-15 den ersten Theil seines Cento aufbaut; folglich ist Psalm 105 in der Zeit von 400 bis 350 entstanden.

Mit Psalm 105 aber gehören die sich um ihn gruppirenden Psalmen 102-104 und 106-109 in eine und dieselbe Zeitsphäre. Man kann den 105. Psalmen aus dem ganzen Liederkranze nicht herausheben, ohne den inneren Zusammenhang zu zerstören, durch welchen die Lieder aufs engste verbunden sind. Auf Grund dieses innigen Ideenzusammenhanges sah schon Hengstenberg in den ersten drei Liedern der 11. Decade des Psalterium, nämlich Pss. 101-103, eine Trilogie, aber mit mehr Recht in den nächsten vier Psalmen 104-107 eine Tetralogie. Inhaltlich bestimmt man den Zusammenhang näher so, dass Ps. 104 seinen Stoff aus dem Reiche der Natur, Ps. 105 aus der Heilsgeschichte der Urzeit Israels, Ps. 106 aus der Heilsgeschichte bis zum Exil, Ps. 107 aus der Zeit nach der Rückkehr entnimmt. Es bilden die vier Psalmen, wie Delitzsch richtig bemerkt, eine Tetralogie mit chronologischem Fortschritt. Dieser innere Zusammenhang wäre allerdings an und für sich noch nicht zwingend für die Annahme gleichzeitiger Entstehung, wenn nicht andere Erwägungen doch dafür sprächen. Nicht nur, dass nämlich dieser Psalmengruppe im sprachlichen Ausdrucke so viele gemeinsame Eigenthümlichkeiten zukommen, dass man wenigstens die meisten einem und demselben Verfasser zuzuschreiben sich bestimmen lassen könnte (vgl. besonders Ps. 105, 1 mit 106, 1 und 107, 1 wegen des Anfanges; wie aber Ps. 105 mit דרדו anhebend mit Ps. 107 ganz gleichen Anfang, so theilt er mit Ps. 104 den gleichen Schluss הללר יה, vgl. ferner Ps. 104, 8 mit 107, 26\*); Ps. 105, 45 mit 106, 3; Ps. 106, 4 mit 105, 8. 42; Ps. 105, 2 mit 104, 34; 105, 16 mit 104, 15b; 105, 21 mit 104, 24; 105, 32 mit 104, 4; 105, 34 mit 104, 25. Ps. 105, 45 berührt sich mit 103, 18). Auch Pss. 103 u. 104 sind durch innere Verwandtschaft verknüpft, beide Psalmen beginnen mit derselben hymnischen Aufforderung, mit der sie auch schliessen, in beiden Psalmen finden wir die Erwähnung der מלאכים (Ps. 104, 4 vgl. mit 103, 20), der משרתים (Ps. 104, 4 vgl. mit 103, 21), der מעשיר (Ps. 104, 24. 31 vgl. mit 103, 22), in beiden Psalmen kommt der Stamm שבע mit טרב verbunden vor (Ps. 104, 28 vgl. mit 103, 5). Endlich berührt sich auch Ps. 102, 14b mit Ps. 103, 13a;

<sup>\*)</sup> Wegen der variirenden Versglieder: יעלו הרים יררו בקצות Ps. 104, 8 und ר. רצלו שמים יררו תהומות Ps. 107, 26.

102, 26 mit 103, 22 (מעשיר). Wie wir für Psalm 105 die Zeit von 400 bis 350 v. Chr. als ungefähre Entstehungszeit nachwiesen, so wird auch für die übrigen diese nachexilische Zeitbestimmung gelten, nicht nur für Pss. 105-107, bei denen Delitzsch sogar die Hand Eines Verfassers erkennt, sondern für die ganze Gruppe, eine Annahme, die gerade diejenigen zwei Lieder bestätigen, welche an den äussersten Seiten den ganzen Cyklus umschliessen, nämlich Ps. 102 am Anfang und Ps. 109 am Schluss. Dass Psalm 109, der neben Psalm 69 der schärfste Fluchpsalm ist, gegen nationale Feinde, insbesondere gegen einen bestimmten Feind gerichtet ist, vielleicht gegen einen ungerechten ausländischen Statthalter, ergiebt sich, wie schon früher von mir gezeigt wurde (vgl. meinen Vers. einer Darstell. der hebr. Poesie nach Beschaffenheit ihrer Stoffe. Dresd. 1865. S. 49), ans exegetischen wie psychologischen Gründen. Sowohl Ps. 102 wie Ps. 109 sind Lieder des nationalen Schmerzes, welche herznagender Kummer und unversöhnliche Stimmung gegen die Feinde, die Zions Blüthen zertraten, erzeugte. Die Grundtöne sind bei dem einen Psalmen 102 klagende Schnsucht - es ist das ganze Lied nur ein Gebetsseufzer um Erlösung und Heimführung nach Zion -, bei dem andern. Psalmen 109 eine unversöhnliche Racheempfindung, die in schwerem Anathema sich offenbart. Bei aller dieser Verschiedenheit der Grundtöne in der Farbe der Stimmungen haben doch die Lieder viel Gemeinsames im sprachlichen Ausdrucke, in der Anwendung des Sprachgutes, in dem Gebrauche derselben Bilder u. a. m. Hier wie dort der herznagendste Kummer (Ps. 102, 5 ff. vgl. mit 109, 22), hier wie dort der abgehärmte Leib, der vor Gram Nahrung verschmäht (Ps. 102, 5. 6. 10 vgl. mit 109, 24), hier wie dort das Bild der unstäten Heimathlosigkeit (vgl. Ps. 102, 7. 8 mit 109, 23), hier wie dort die elegische Stimmung, die im Bewusstsein der Vergänglichkeit und Flüchtigkeit des Lebens mit einem gestreckten Schatten (am Abend werden die Schatten länger und länger) die schwindenden Lebenstage vergleicht (102, 12: ימי כצל נטור vgl. mit 109, 23: יכי כגל נטור), hier wie dort das Schmerzgefühl über erschöpfte Kraft (102, 24 vgl. mit 109, 22. 24), aber auch in beiden Liedern die zur triumphirenden Siegesfreudigkeit sich steigernde Zuversicht auf Jehova's, des Ewigen, Kraft (102, 25-29 vgl. mit 109, 28-31). Da Ps. 109, 18 (vgl. 29) Jes.

59, 17 nachgeahmt ist, da ferner אָעָם Ps. 109, 8 fleetirt vorkommt, wie nur erst in der Zeit des späteren Hebraismus (vgl. Koh. 5, 1), so tragen wir um so weniger Bedenken, denselben in eine Zeit mit dem unverkennbar aus der unmittelbar auf das Exil folgenden Zeit stammenden Ps. 102 zu setzen. In diesem spiegeln sich die Volkszustände und Zeitverhältnisse klarer wieder, als in Ps. 109. Der Dichter ist Exulant. Es welkt die Pflanze, aus heimischem Boden in fremde Erde verpflanzt (vgl. vv. 4. 5), es weilt vereinsamt der Nachtrabe unter wüstem Gemäuer (v. 7). So fristet der Dichter in den Trümmern des Exils ein einsames, angefeindetes (v. 9), trauervolles (v. 10) Dasein. In diese Leidensnacht des Exiles leuchtete aber schon die Sonne der Erlösung (vv. 13.14) im ergreifenden Gegensatz zu dem sich neigenden Lebensabend (v. 12). Schon ist die Stunde gekommen, wo Jehova sein Volk erlöst, vgl. v. 14 מועד ist seit Ps. 75, 3. Hab. 2, 3 stereotyp gewordene Benennung für die Stunde der Befreiung aus dem Exil), die Stunde, da die heimkehrenden Exulanten um Zions Trümmer in sehnsüchtiger Liebe sich sammeln (v. 15). Der Dichter ist nicht unter diesen, weilt noch im Elend, doch nach v. 24 ist er wohl auf dem Wege zur Heimath begriffen, fürchtet aber vor Ermattung die Heimreise nicht aushalten zu können (v. 25); darüber tröstet ihn die Gewissheit, Jehova werde seine Verheissung, wenn nicht an ihm, so doch an dem nachkommenden Geschlechte erfüllen (v. 29). Alles vereinigt sich, dem Liede den Stempel exilischer Zeit aufzudrücken. Nur unter den frischen Eindrücken des Exiles selbst kann der Psalm entstanden sein. Nur ist dies Exil das des Dichters, nicht das des Volkes im Ganzen, wie vv. 17.18 zeigen, nach welchen Jehova Zion aufgebaut, seine Herrlichkeit offenbaret hat, das Gebet um Befreiung erhöret hat (v. 18) - auch hat ja die Erlösungsstunde schon geschlagen (v. 14). Hat also das Exil zwar für das Volk der Juden im Grossen und Ganzen seine Endschaft erreicht, als der Psalm entstand, so doch noch nicht für den Dichter, der nicht mit den ersten Zügen nach Zion heimkehrte, sondern erst später, vielleicht mit den ungefähr 2000 Exulanten, die unter Esra's Führung im siebenten Jahre des Artaxerxes I. Longimanus 458 v. Chr. in Jerusalem einrückten, oder dreizehn Jahre später mit Nehemia (445). Wir können dies mit mathematischer Evidenz nicht mehr

erhärten, doch wissen wir, dass bis auf Nehemia's Ankunft Jerusalems Mauern und Thore noch zerstört lagen (vgl. Neh. 1, 3. 2, 3. 5. 13. 17. 3, 34. 4, 3. 11 mit Ps. 102, 15). Ergab sich uns aus dem früher Gesagten für Ps. 105, den mittlen der Decade, die Zeit um 400 als Entstehungsalter, so für Pss. 102 und 109, die Anfangs- und Schlusspsalmen der ganzen Gruppe 102-109, nach der letzten Erörterung ungefähr dasselbe, jedenfalls nachexilisches, bestimmter nehemianisches Zeitalter.

Die übrigen Psalmen dieser Gruppe, welche Pss. 102. 105. 109 wie feste, zu Anfang, Mitte und Ende gesetzte Marksteine kennzeichnen, erweisen sich als Lieder, die den Anfängen des neuen Tempeldienstes ihren Ursprung verdanken, schon um ihres liturgischen Styles willen (vgl. ברכי Ps. 103, 1. 22. 104, 1; הללר רה Ps. 104, 35. 105, 45. 106, 1. 48; הודו Ps. 105, 1. 106, 1. 107, 1 vgl. mit 108, 4). Sie sind sämmtlich nicht älter, als die näher von uns in Bezug auf ihre Entstehungszeit erörterten Pss. 102. 105. 109. Psalm 108 ist allen Anzeichen nach der jüngste unter ihnen, gehört überhaupt zu den jüngsten Liedern der Sammlung, denn aus den Bruchstücken zweier älterer Psalmen 57, 8-12 u. 60, 7-14 zusammengesetzt, erweist er sich als Product einer Zeit, wo die selbstständige Kraft poetischen Schaffens schon erloschen war. Wie die Psalmen der 10. Decade (91-100), so sind auch die der 11. Decade ausser den zwei davidischen Psalmen 101 und 110 Blüthen israelitischer Lyrik aus der Zeit der persischen Herrschaft, genauer aus dem esra-nehemianischen Zeitalter des neuen Jerusalems (vgl. S. 78 ff.).

## IV.

Innere Zeugnisse für das Vorhandensein des fünftheiligen Psalterium zur Zeit des Chronisten.

Zu den äusseren Merkmalen des Vorhandenseins des Psalterium, von denen die Erledigung der Frage nach Zeit der Zusammenordnung der ganzen Psalmensammlung zum Theil abhängt,

gehören unstreitig die in Gestalt von Doxologieen (Berachoth) jedem der vier ersten Bücher angefügten Schlussformeln (vgl. Ps. 41, 14. 72, 18. 19. 89, 53. 106, 48). Diese wie Marksteine zwischen die Grenzen je zweier Bücher gesetzten Doxologieen stammen von dem letzten Anordner und Zusammensteller des alttestamentlichen Liederbuches, dem der gesammte Liedervorrath vorlag, den jener zu einem geschlossenen Ganzen vereinigte und nach Analogie des Pentateuch in fünf Bücher theilte. Dass lediglich die äussere Rücksicht auf das fünftheilige Gesetz bei dieser Eintheilung des Psalterium in fünf Bücher obwaltete, nicht etwa Rücksicht auf gleiche Verfasser oder gleiches Zeitalter der Lieder vorherrschte, beweist besonders die hinter den 106. Psalmen gestellte Doxologie, welche von einander trennt, was dem Sachzusammenhange nach eng zusammengehört; denn Pss. 105-107 sind eine nicht nur um des liturgischen Gepräges willen (vgl. הודר am Anfang von 105 u. 107 und הללו יה am Anfang von 106 und am Schluss von 105), sondern besonders um ihres inneren Gedankenzusammenhanges willen organisch gegliederte Kette. Wäre freilich die Doxologie hinter Ps. 106 nicht die spätere Zuthat des die Schlussredaction vollziehenden Diaskeuasten, sondern integrirender Bestandtheil des Psalmen selbst, so würde die doch klar zu Tage liegende pentateuchische Analogie der Fünftheilung des Psalterium nur so aufrecht erhalten werden können, dass man die vom Dichter des Ps. 106 geschriebene Schlussformel (v. 48) vom späteren Diaskeuasten als bereits vorgefunden und zur Schlussdoxologie verwerthet nachwiese.

Um letztere Annahme zu motiviren, beruft man sich darauf, dass die 61 Psalmen, welche die beiden letzten Bücher ausmachen, so ungleich vertheilt seien, dass auf das vierte Buch nur 17, auf das fünfte die mehr als doppelte Anzahl von 44 Liedern komme. Hätte also der letzte Anordner und abschliessende Zusammensteller die Doxologie eigenhändig angebracht, würde er auf eine gleichmässigere Vertheilung des Liederstoffes bedacht gewesen sein und nach Ps. 118 oder 119 seine Schlussmarke gemacht, mit Ps. 119 oder 120 also das fünfte Buch begonnen haben (vgl. Küenen a. a. O. II. § 142. S. 312. Anm. 14). Dass diese Begründung hinfällig sei, lehrt ein Blick auf die ebenfalls ungleiche Vertheilung der Psalmen in den ersten drei Büchern.

Weder dort noch hier beim vierten und fünften Buch ist das numerische Verhältniss und Gleichgewicht Eintheilungsgrund gewesen. Das erste Buch besteht aus 41, das zweite aus 31, das dritte aus nur 17 Liedern. Wenn es uns leicht erklärlich ist, warum die Hand des Diaskeuasten nach Pss. 41. 72 und 89, weil diese 3 Lieder wahrscheinlich alte Particularsammlungen schlossen, seine Doxologieen anbrachte, so darf uns die allerdings befremdende Thatsache, dass zwischen den beiden eng verwandten Psalmen 106 und 107 ebenfalls eine Doxologie steht - das ist nun einmal nicht wegzuläugnen - nicht zu dem Schlusse berechtigen, diese Doxologie stamme nicht vom Diaskeuasten. Des abschliessenden Redactors Amt war ja rein formeller Natur. Nicht innere Sachordnung bestimmte ihn bei der Eintheilung in fünf Bücher, wie dies Princip allerdings bei der Zusammenordnung und Gruppenvertheilung in der Aufeinanderfolge der Psalmen sich geltend macht, sondern lediglich Rücksicht auf die fünfgliedrige Thora. Der Hauptbeweis aber, dass die Ps. 106, 48 stehende Doxologie nicht vom Dichter selbst herrührt, muss aus exegetischer Prüfung der Stelle hergeleitet werden. Betrachten wir den Aufbau des 106. Psalmen nach seinem inneren Gedankenfortschritte, so erkennen wir einen historischen Kern vv. 7-46, der dem Volke die Schuld der Väter an der Hand der Geschichte zu lebendigem Bewusstsein führen, so die an den Anfang gestellte Bitte um Vergebung und Gnadenheimsuchung (סכד vv. 4. 5) tiefer begründen, und das eigentliche Schuldbekenntniss im 6. Verse - ein Beichtpsalm, רהדר, ist ja das Lied - näher vermitteln, weiter ausführen soll. Der grosse mittlere Theil des Psalmen, vv. 7-46, gleicht einem Sittenspiegel, in dem das Volk seine schuldvolle Vergangenheit erkennen, aber auch zur reumüthigen Erkenntniss des göttlichen Gnadenreichthums und liebenden Erbarmens (vv. 45. 46) geführt werden soll. Umschlossen ist diese die eigentliche Beichte enthaltende historische Ausführung von der Bitte um Vergebung v. 4 und um Erlösung von den Folgen der Schuld, welche der Dichter in der Zerstreuung seines Volkes in die Heidenwelt erblickt, v. 47. So hängt v. 47 nicht nur mit dem Eingang vv. 1-6 innig zusammen, sondern insbesondere auch wegen des Gebetes "sammle uns aus den Heiden!" mit dem unmittelbar vorhergehenden v. 46, der ja auch von einer

Diaspora Israels unter die, welche sie gefangen fortführten (שוברום), redet. Als Beichtpsalm schliesst der Psalm vollkommen passend mit einer Bitte, wie sie v. 47 enthält. Aus dem dargelegten Context, nach welchem sich Psalm 106 als ein wohlgefügtes, von v. 47 voll abgeschlossenes Ganzes erweist, erhellt deutlich, wie wenig begründet Hitzig's Behauptung ist, dass dann, "wenn mit v. 47 aufgehört wird, ein rechter Schluss mangele" (Die Pss. übers. n. ausgel. II, 2. Einl. S. X).

Ist aber v. 47 Schluss des Psalmen, so ist v. 48 Schlussdoxologie des Buches, muss ebenso wie die Schlussdoxologieen der übrigen Bücher als spätere redactionelle Zuthat des letzten Sammlers angesehen werden. In dieser Annahme wird uns auch der Einwand nicht beirren, dass v. 48 in Ps. 106 darum mit den übrigen Schlussdoxologieen hinter Pss. 41. 72 und 89 nicht gleichgestellt werden könne, weil diese mit den vorausgehenden Psalmen nichts gemein hätten, jener v. 48 im 106. Ps. dagegen mit v. 47 sehr gut zusammenhänge. Ein gewisser Zusammenhang der als Schlussdoxologie an das zweite Buch angehängten vv. 18.19 in Ps. 72 liesse sich auch nachweisen, ohne im Geringsten zu der Folgerung zu führen, diese Verse seien integrirender Bestandtheil des Psalmen selbst. Es wählte der Diaskeuast absichtlich Ps. 106 zum Schlusspsalmen des vierten Buches, um die Doxologie nicht ganz unvermittelt an den Inhalt des Psalmen anzureihen. Dass der Inhalt des vorausgegangenen Psalmen auf die Gestaltung der Schlussdoxologie des vierten wie des dritten Buches von Einfluss gewesen sei, hat bereits Delitzsch treffend nachgewiesen (vgl. dessen Commentar üb. d. Ps. 1860. II. S. 111). Gerade ein genauer Vergleich der Schlussdoxologie des vierten Buches mit denen der drei vorigen Bücher muss jeden unparteiischen Beurtheiler überzeugen, dass v. 48 des 106. Ps. als wirkliche Schlussdoxologie des vierten Buches vom letzten Anordner und Redactor, keineswegs etwa vom Verfasser des Psalmen selbst, herrührt. Niemand wird doch glauben, dass der Dichter des 106. Ps. seinem Liede noch eine Beracha anfügte, um mit dieser das vierte Buch zu schliessen. Näher betrachtet stellt sich die in Frage stehende Schlussdoxologie des vierten Buches der des ersten hinter Ps. 41 am nächsten, nur dass es an der ersteren Stelle noch vollständiger heisst: "und alles Volk sage: Amen, Amen!" Hätte diese Worte der Dichter selbst geschrieben, so erschiene die plötzliche, unvermittelte Wendung zum Volke abgerissen, ohne ihres Gleichen im ganzen Psalter, dann könnte jemand, wie von Hitzig in Wirklichkeit geschehen, auf den Gedanken kommen, der Psalmist habe die Stelle aus der Chronik herübergenommen, der spätere Diaskeuast aber habe sich hinterher den Vers als Markstein eines Buches gefallen lassen. Alle diese Folgerungen lassen sich aber nicht ziehen, weil v. 48 im 106. Psalmen nicht ursprünglich vom Dichter verfasst, sondern erwiesener Massen spätere liturgische Zuthat, wie die übrigen Doxologieen, ist. Sollte sich indess wirklich wider Erwarten herausstellen, dass jener Schlussvers vom Dichter geschrieben und liturgisch verwendet sei, würden wir selbst da noch nicht die Herübernahme der Stelle aus der Chronik zugeben. Daran hindert uns der bereits angestellte Vergleich der Varianten (vgl. oben S. 51) ממר des Psalmisten und ליאמרן des Chronisten. Wie nämlich der Chronist schon 1 Chr. 16, 31<sup>b</sup> das aus Ps. 96, 10<sup>a</sup> stammende imperativische אמרד des Psalmisten in die optativische Imperfectform ייאמרו umsetzte, so wandelt er das imperativisch zu fassende ראמר der Doxologie (Ps. 106, 48) seinem erzählungsweise darstellenden Charakter getreu in v. 36 (1 Chr. 16) ebenfalls in ויאמרן. Bei der näheren Prüfung dieser Varianten erwies sich uns die im Psalterium befindliche imperativische Ausdrucksweise beide Male als die Originallesart, zu welcher die entsprechende chronistische Lesart als abhängige Variante sich ergab (vgl. oben S. 49. 50. 51).

Der Schlussvers des chronistischen Hymnus, der sich als eine Zusammenstellung aus Reminiscenzen des Psalmenbuches charakterisirt, ist also mit der einzigen Abänderung, die des Chronisten erzählender Charakter bedingt, Herübernahme aus der Schlussdoxologie des vierten Psalmenbuches, wobei wir übrigens nicht zu entscheiden wagen, ob der Chronist selbst jene Zusammenstellung schuf oder sie in seinem Quellenwerke schon vorfand und seiner annalistischen Darstellung einwebte. Jedenfalls geht aus dem Umstande, dass der Chronist nicht nur den eigentlichen Schlussvers des 106. Psalmen (1 Chr. 16, 35 vgl. mit Ps. 106, 47), sondern auch die Schlussdoxologie des vierten Buches, die zum Liede selbst nicht mitgehörige Schlussformel, mit herübernimmt, unzweideutig hervor, dass der Zusammenordner des chronistischen

Hymnus der ursprünglichen Besonderheit beider Stücke, des den Psalmen schliessenden Verses und der das vierte Psalmenbuch abgrenzenden Schlussformel sich nicht mehr bewusst war. Ihm gilt die Doxologie als Bestandtheil des Liedes, dessen integrirender Bestandtheil sie doch nicht ist. Dies giebt uns zu der Annahme Veranlassung, dass zu des Chronisten Zeit die Doxologieen beim liturgischen Gebrauche als zu den Psalmen selbst gehörig angesehen und mitgelesen worden sind. Die Schlussdoxologieen waren damals "mit dem Körper der Psalmen, hinter denen sie standen, schon gliedlich verwachsen", sagt ganz richtig Delitzsch. Ehe sie so innig mit den Liedern selbst, die sie nur als Marken zu begrenzen bestimmt waren, verwachsen, in Eins verschmelzen konnten, musste schon eine geraume Zeit seit der Thätigkeit des abschliessenden Redactors, von dem jene Schlusssteine herrühren, verstrichen sein. Dass zur Zeit des Chronisten diese Redaction bereits eine vollendete Thatsache war, bekundet die offenbar der Schlussthätigkeit des letzten Sammlers ihren Ursprung verdankende Fünftheilung der Psalmensammlung, von welcher der die Doxologie des vierten Buches mitverwerthende Zusammensteller jenes chronistischen Hymnus Zeugniss ablegt, und von welcher der Chronist selbst zu seiner Zeit Kenntniss gehabt haben muss.

Ein Einwand ist hierbei noch zu beseitigen. Es könnte nämlich doch zweifelhaft erscheinen, ob der Chronist unsere in gegenwärtiger Gestalt vorliegende Psalmensammlung in fünf Büchern kannte, wenn man erwägt, dass die 1 Chron. 16, 36 angehängte Doxologie nur den Schluss des vierten Buches bezeichnet. Schon der innige Zusammenhang der Pss. 106 und 107, noch mehr aber die ganze Verwandtschaftsgruppe der Pss. 101-109 widerräth diese Annahme. Trotzdem bliebe die Möglichkeit offen, dass im Grossen und Ganzen das fünfte Psalmenbuch, welches die anerkannt jüngsten Lieder enthält, erst nach dem Zeitalter des Chronisten seinen redactionellen Abschluss gefunden habe. Dass dem aber nicht so ist, dass vielmehr der Chronist auch das ganze fünfte Buch unseres gegenwärtigen Psalterium bereits vorfand, sollen die im Folgenden auf inneren Zeugnissen der Chronikbücher, der Bücher Esra und Nehemia (und des Buches Jona) bernheuden Nachweise lehren.

## v.

## Innere Zeugnisse für das Vorhandensein des letzten Psalmenbuches zur Zeit des Chronisten.

Wie der chronistische Darsteller im ersten Buche cap. 16 bei der Schilderung der Festfeier zur Einholung der Bundeslade in den Zelttempel auf Zion jenen Festhymnus (1 Chron. 16, 8-36) dem David zuschreibt, so legt er im zweiten Buche cap. 6 dem Salomo ein im Thefilla-Styl gehaltenes Tempelweihgebet in den Mund. Wie jener Festhymnus im ersten Buche des Chronisten bei näherer Prüfung als eine aus Psalmentheilen und einem ganzen Psalmen gebildete Zusammenstellung älterer Lieder sich zu erkennen gab, so dürfte von vorn herein dem kritisch prüfenden Auge auch dieses Weihegebet (2 Chron. 6) als ein atomistisch zusammengesetztes Stück erscheinen, in dem nicht unschwer viele Stellen sich unterscheiden lassen, die Reminiscenzen aus dem Psalterium enthalten. Aber nicht nur gedächtnissweise eingefügte Anklänge an Psalmenstellen, wie v. 15 an Ps. 89, 4f., v. 16 an Ps. 132, 11. 12, v. 18 an Ps. 89, 12 vgl. mit 11, 4, v. 37 an Ps. 106, 6, enthält jenes sechste Capitel, sondern auch fast wörtliche Entlehnung und Herübernahme einer Stelle aus dem 132. Psalmen, worauf wir unseren Beweis, dass auch das fünfte Psalmenbuch zu des Chronisten Zeit vorlag, zuerst gründen. Zur überzeugenden Beweisführung, dass die chronistische Stelle 2 Chron. 6, 41. 42 aus der Originalstelle Ps. 132, 8-10 herzuleiten sei, diene eine eingehendere Exegese des 132. Psalmen und eine genauere Vergleichung der Varianten. Das erstere, Exegese des fraglichen Psalmen, ist darum unerlässlich, weil eine genaue, den Wortsinn wie den Gedankenzusammenhang berücksichtigende Erörterung dieses Psalmen das einzige Mittel ist, den Nachweis zu liefern, dass im Psalmen die fragliche Stelle (132, 8-10) in wohlgefügtem Zusammenhange steht, nicht etwa am ungehörigen, dem Inhalte und Fortschritte der Gedanken nicht entsprechenden Orte, wie Hitzig schon früher in seinem Aufsatze "über die Zeitdauer der hebräischen Psalmenpoesie" (in der Züricher Monatsschrift 1856. S. 436-452) und auch in der neuesten Ausgabe seines Psalmencommentares (II, 2. S. 390 ff.) auf's Neue zu erweisen sich bemüht. Dieses 132. Psalmen nehme ich mich Hitzig's Unternehmen gegenüber, diesem Liede seine eigenthümliche Schönheit, seine wahrhaft poetische, schwungvolle Idealität, seine eigenartig ausgeprägte, individualisirende Dichtungsart abzusprechen, um so hingebender an, je weniger es bis jetzt Anderen, auch Ewald nicht ausgenommen (Jahrbb. d. bibl. Wissensch. VIII. S. 165 ff.), gelungen ist, den zähen Anwalt makkabäischer Psalmen von dem eigentlichen exegetischen Sinne und Verständnisse des Liedes zu überzeugen.

Dass Ps. 132 ein einheitlich geschlossenes Ganzes mit ebenmässig fortschreitender Gedankenbewegung bildet, zeigt der Inhalt. Der Dichter bittet (vv. 1-5), Jehova möge David das gedenken und vergelten, was er für ihn gethan, da er sich mühete, ihm eine Stätte zu bereiten, "eine Wohnung zu sinden für den Starken Jacobs". ,, Was David nur mühend erstrebte und suchte, das ihm aber in's Leben zu rufen nicht bestimmt war (nämlich eine Wohnstätte für Gott), das haben wir gefunden" (der neue zweite Tempel Zions ist erbaut), diesen Hauptgedanken, der sich uns aus dem klaren Sinne des Folgenden (vgl. besonders vv. 13. 14) ergiebt, zerlegt der Dichter in individualisirender Weise, indem er das Hauptereigniss der Gegenwart, die Begründung der neuen Heilsstätte, welches seine ganze Seele erfüllt, im kühnen Fluge dichterischer Phantasie mit der 2 Sam. 7 erzählten Thatsache aus der Heilsvergangenheit seines Volkes verknüpft. Hierbei gedenkt der Psalmist des für Davids Suchen nach einer Gotteswohnung charakteristischen Ereignisses, als er der als Stellvertreterin des Daseins Jehova's verehrten Bundeslade, jenem bis dahin auf Wander- und Kriegszügen das Volk begleitenden Heiligthume, eine bleibende Wohnstätte in einem Zelttempel auf Zion bereitete (2 Sam. 6) und greift aus jener Zeit den wichtigen Moment heraus, da die von David zur Erkundung des dermaligen Aufenthaltes der Bundeslade ausgesandten Boten ihm die freudige Kunde bringen: "Wir hörten, sie (scil. ארוך als fem. wie 1 Sam. 4, 17. 2 Chron. 8, 11) sei in Ephrata, d. i. im Stammgebiete Ephraims, und haben sie gefunden in Kirjath-Jearin" (denn diese Stadt, in welcher nach 1 Sam. 7, 1 f. die Bundeslade 20 Jahre war, bis David sie nach Zion übersiedelte 2 Sam. 6, 2-4, ist unter שרירער am besten zu verstehen). An diesen freudigen Ausruf, der da bekundet, dass man die Stätte der Heilsgegenwart Jehova's gefunden, schliesst sich in engem logischen Zusammenhange die freudige Aufforderung v. 7 an das Volk, anzubeten und v. 8 f. an Jehova, bleibende Wohnung zu nehmen. Der zu ergänzende Mittelgedanke ergiebt sich durch die Beziehung auf die Gegenwart des Dichters, da man zu dem neuen Jehova-Tempel wallfahrtete, um anzubeten, von selbst. Es stehen v. 7 Modi der Selbstaufmunterung. Die Worte sind also Worte der Gemeinde, als deren Glied und aus deren Herzen der Psalmist redet. Des Dichters Geist ist noch mächtig beherrscht von den Erinnerungen an die davidische Einholung der Bundeslade. Diese hochwichtige, freudige Thatsache aus der Heilsvergangenheit rückt in des Dichters Geiste so nahe an die entsprechende hochwichtige, freudige Thatsache der Heilsgegenwart, d. i. die Vollendung des neuen Tempels, dass beide Heilsthatsachen sich decken und die nach dem nüchternen Wortverständniss allerdings nur auf frühere Zeiten passende Erwähnung der Bundeslade (v. 7 als Fussschemel und v. 8) in idealem Sinne auch mit einer späteren Zeit (wie uns scheint, der Anfangszeit des neuen Tempels), da Israel längst keine Bundeslade mehr hatte, sich vereinbaren lässt. Wer mit Hitzig in den vv. 3. 4 eine seltsame Uebertreibung findet, "da die Stätte längst gefunden war", ist freilich unfähig, den wahren Geist dichterischer Conception zu erkennen. Wie innig schliesst sich der Aufruf: "Ziehe ein zu Deiner Ruhe!" an Jehova v. 8 an die Aufforderung und Selbstermunterung des Volkes v. 7! Wie entsprechend dem Gedankenzusammenhange in den vv. 1-6, wo von einem rastlosen Suchen nach einer Ruhestätte für Gott und von einem endlichen Finden derjenigen sacramentalen Stätte der Gegenwart Gottes die Rede war, welche Jahrhunderte lang den Geschicken eines wechselvollen Wanderund Kriegslebens ausgesetzt war, die also keine bleibende Stätte gefunden hatte, ist der Ausdruck auch als bleibender Ruhesitz für Jehova gewählt (v. 8)! Die in v. 1 begonnene, bis v. 5 ausgeführte Bitte, Jehova möge, eingedenk dessen, dass David sich einst eifrig mühete, ihm eine Wohnstätte zu bereiten, jetzt, da nicht - wie einst für die Bundeslade - eine nur wechselnde (v. 6), sondern eine bleibende Ruhestätte (vv. 7.8) vorhanden sei, in seine Ruhe, d. i. sein bleibendes Heiligthum unter dem Festgeleite in heiligem Schmucke prangender Priester, unter dem Freudenjubel seiner Frommen (v. 9) einziehen, schliesst sich voll und rund ab mit v. 10: Jehova wolle um seines Gesalbten Davids willen diese Bitte erfüllen. Ferner entspricht diesem in vv. 1-10 ausgesprochenen Gebete der Gemeinde in vollkommen harmonischer Wechselbeziehung die Bekräftigung Jehova's (vv. 11-18), dass er Zion zu seinem ewigen Wohnsitze erkoren habe, dass die davidische Königskrone in unverlöschlichem Glanze strahlen werde. Der Bitte v. 8 entspricht die Gewähr v. 14, dem Wunsche v. 9 fast wörtlich die Zusage v. 16. Staffelweise mit Wiederaufnahme eines Gedankens in ähnlichem Wortgepräge schreitet der Rhythmus des Liedes vorwärts. Es ist ein Stufenpsalm in des Wortes eigentlicher Bedeutung.

In diesem von einem Gedanken einheitlich beherrschten und von dem nachgewiesenen Context inhaltlich zu einem organischen Ganzen zusammengeschlossenen Psalmen erscheinen die vv. 8-10 so gliedlich mit den um dieselben sich gruppirenden Versen verwachsen, dass sie nicht als entlehntes fremdes Gut, vom späteren Dichter aus dem ursprünglichen Boden 2 Chron. 6, 41 f. künstlich mitten in unser Lied verpflanzt angesehen werden können, ohne dass der natürlichen Auslegung Gewalt angethan wird. vielmehr der Chronist unseren Psalmen als Quelle benutzte, dass dieser spätere chronistische Erzähler aus dem zu seiner Zeit vorliegenden Psalmenbuche, und zwar aus dessen letztem und jüngstem Theile, die Tone und Farben entlehnte, aus deren Zusammenstellung er ein würdiges Gemälde von der durch Salomo veranstalteten Tempelweihe herstellen wollte, wird eine genaue Vergleichung der Varianten zeigen. Stellen wir, um diese Aufgabe zu lösen, beide Texte neben einander:

|       | ,                     |                              |
|-------|-----------------------|------------------------------|
|       | Ps. 132.              | 2 Chron. 6.                  |
| v. 8  | קומה יהוה למנוחתד     | ועתה קומה יהוה אלהים v. 41   |
|       | אתה וארון עזך         | לנוחד אתה וארון עזך          |
| v. 9  | כהגיך ילבשו צדק       | כהניך יהוה אלהים ילבשו תשועה |
|       | רחסידיך ירננו         | וחסידיך ישמחו בטוב           |
| v. 10 | בעבור דוד עבדך אל תשב | יהוח אלהים אל תשב פני v.42   |
|       | פני משיחך             | משיחך זכרה לחסדי דויד עבדך   |

Gleich die erste Variante zeigt die bereits früher nachgewiesene Vorliebe des chronistischen Schriftstellers, ältere dem Psalterium entlehnte Stücke mittels eines als Anknüpfungsformel dienenden, dem Originaltexte vorgestellten Ausdruckes anzufügen. Bediente er sich 1 Chron. 16, 35 des ואמרר, um den Schluss des 106. Psalmen sammt Doxologie an das Vorige in nicht allzu unvermittelter Weise auzureihen, so verwendet er 2 Chron. 6, 41 ועחה als Klammer in gleicher Absicht. Dasselbe ועחה diente ihm schon einige Male in demselben Capitel als Uebergangsformel, gleichsam als Anführungszeichen, so in v. 16, wo er vermuthlich zuerst, allerdings in freier gedächtnissweiser Art. den 132. Psalmen reproducirt, denn das שמר לעבדך רגר ist dem Sinne und dem wörtlichen Ausdrucke nach Anklang an Ps. 132, 1; vgl. dasselbe דעחה am Anfange des 17. Verses von 2 Chr. c. 6. Dasselbe תֹחֹד in gleicher Geltung, nämlich den Anschluss von anderweitigen Reminiscenzen vermittelnd, treffen wir auch an der Spitze des 40. Verses, dort allerdings ohne Vav copulativum. Auch für diesen Vers wird dies עמה zum Verräther jüngerer, aus älterem Gut compilirender Hand. Lehrreich für die Art des mosaikartig verbindenden Verfahrens des Chronisten, welcher zu dem diesem allenthalben eigenthümlichen und für dessen schriftstellerischen Typus charakteristischen Musivstyle führen musste, der Schriftstücke älterer Literatur, theils ältere historische Stücke aus den Büchern der Könige (vgl. 2 Chr. 1, 3-13 mit 1 Reg. 3, 4-14. 2 Chr. 7, 4-12 mit 1 Reg. 8, 62-9, 2. 2 Chr. 8, 4-18 mit 1 Reg. 9, 17-28 etc.), theils ältere Psalmenworte (1 Chr. 16, 8-36 vgl. mit Ps. 105, 1 -15. Ps. 96. Ps. [106, 1] 106, 47. 48) zu einem neuen Schriftganzen verbindet, ist die an dieser Stelle (2 Chr. 6, 40.41) gemachte Wahrnehmung, dass jenes עתה theils mit, theils ohne Vav copulae von der aus dem einen Buch (in diesem Falle dem Königsbuch) entlehnten Schriftstelle zu der aus einem anderen Buche (in diesem Falle dem Psalterium) zu entlehnenden Stelle, die sich eben dadurch als spätere Zuthat verräth, den Uebergang bahnt. Das eine Mal steht dies als Üebergangsformel dienende מחה (2 Chr. 6, 40) an der Spitze des neu aus anderweiten Quellen geschöpften Citates nach einer lange fortgesetzten aus 1 Reg. 7, 51 bis 8, 50 vgl. mit 2 Chr. 5 bis 6, 39 mit Ausnahme einiger sinnerleichternder Einschiebsel und geringfügiger Auslassungen wörtlich vom Chronisten entlehnten Stelle, die mit אשר חטאר לד mitten im 50. Vers des 8. Cap. 1 Reg. plötzlich abbricht (vgl. 2 Chron. 6, 39 Schluss mit 1 Reg. 8, 50 Mitte); das andere Mal finden wir jenes חמה (2 Chr. 6, 41) an der Spitze der aus Ps. 132 citirten Worte nach einer theils aus 1 Reg. 8, 52 theils aus Ps. 130, 2 entlehnten Stelle, welche ähnlich bei Nehem. 1, 6 wiederkehrt. Die Annahme, der Chronist habe sowohl 6, 40 als 7, 15 seines zweiten Buches aus jener Nehemiastelle 1, 6 geschöpft, empfiehlt sich trotz der grossen Aehnlichkeit und augenscheinlichen Verwandtschaft der Stelle nicht, erscheint bei näherer Erwägung vielmehr aus folgenden Gründen unzulässig:

- 1) Der Chronist wird schwerlich den ziemlich gleichzeitig mit ihm schreibenden oder doch nur um weniges älteren Verfasser des Buches Nehemia (der wegen c. 12, v. 1–26, wo die Genealogie bis auf die fünfte Generation nach Serubabel und Josua, also von der Zeit nach 536 bis in die erste Hälfte des 4. Jahrhunderts v. Chr. herabgeführt wird (v. 10 ff.), füglich nicht vor Mitte des 4. Jahrhunderts v. Chr. sein Buch verfasst haben kann) als Geschichtsquelle benutzt haben, während er die als ältere Quelle ihm vorliegenden Königsbücher als Epitomator erwiesener Massen reichlich ausbeutet. Nachdem er 2 Chr. 5–6, 39 mit wenigen Varianten, die den Text planer und correcter machen sollen, aus 1 Reg. 7, 51 bis 8, 50° entlehnte, geht er v. 40 mit Ueberspringung von 1 Reg. 8, 50° 51 plötzlich zum 52. Vers 1 Reg. 8 über, dort den abgerissenen Faden wieder anspinnend.
- 2) Nehemia steht selbst in Abhängigkeit vom Psalterium, vgl. besonders das Neh. 9, 5-10, 1 befindliche Bussgebet, das den liturgischen Styl der Thefilla, wie sie auch in Ps. 106 als Abart (Vidduj) zum Ausdruck kommt, offenbar nachahmt. In diesem Bussgebete finden sich nicht nur aus alten poetischen Stücken entlehnte Stellen, welche es bezeugen, dass dem Verfasser des Buches Nehemia der alte Liedersegen seines Volkes bekannt und gegenwärtig war, wie die c. 9, v. 11 citirte Stelle aus dem alten Liede am Meere zeigt (vgl. Exod. 15, 5b. 19b), wie ferner Anklänge an des Moses Schwanenlied (Deut. 32) bekunden, sondern Nehem. 9. 15 ist abhängig von Ps. 78, 24; 9, 17 von Ps. 78, 38; 9, 24 von Ps. 78, 55; 9, 26 von Ps. 78, 57 f.; 9, 27 von Ps. 78, 61 etc.; der Nehem. 5, 19. 13, 14. 22 stereotyp wiederkehrende und auch den Schluss des Buches bildende (13, 31) Bittruf יכרה לי dürfte zuriickzuführen sein auf Psalmenstellen wie 106, 4 (vgl. auch 106, 7ª mit Nehem. 13, 22b wegen רב חסדך) und 25, 7.

3) Der Ausdruck אזניך קשׁבּוֹת begegnet uns in diesem Gepräge der Wortform nur im 130. Ps. v. 2, nicht aber Nehem. 1, 6, am angeblichen Fundorte, denn da ist der ältere Hebraismus umgeformt in אזנר קשָׁבָּת (jüngere Pielbildung). Doch wollen wir auf diesen sprachlichen Grund nicht ein allzugrosses Gewicht legen.

Es ist somit triftiger Grund vorhanden, mit Delitzsch und Hupfeld sich dahin zu entscheiden, dass auch schon der 40. Vers von 2 Chr. 6 einer wenigstens theilweisen Reminiscenz aus dem Psalterium (Ps. 130, 2) sein Entstehen verdankt. Daraus folgern wir weiter, dass die Psalmen 130 und 132 schon zu des Chronisten Zeit einander so nahe gestanden haben, wie heutzutage. Denn nur so ist es erklärlich, wie des chronistischen Darstellers Erinnerung von Ps. 130, den er an erster Stelle (2 Chr. 6, 40) gedächtnissweise verwendet, leicht zu dem benachbarten 132. Psalmen, den er ausgiebiger für seinen epitomatorischen Zweck verwerthet, herübergleiten konnte.

Auch alle übrigen Varianten geben uns ebensoviele Beweise an die Hand, dass die Abhängigkeit auf Seite des Chronisten sei. Das poetisch vollklingende מנוחה des Psalmisten vertauscht der Chronist mit dem kahleren, kürzeren הם (vgl. 2 Chron. 6, 41° mit Ps. 132, 8a), welches das ursprüngliche schon darum nicht sein kann, weil jenes מנוחה aus dem sonstigen Sprachgebrauche des Psalmisten (v. 14) urwüchsig hervorgeht. Wenn der Chronist ferner den dichterisch fein individualisirenden Ausdruck ילבשו צדק (Ps. 132, 9°) in ילבשו תשועה (vgl. תשועה mit ישע Ps. 132, 16°) verallgemeinert, wenn er ferner das dem Psalmisten ureigene ירנגר (Ps. 132, 9b) – ureigen nennen wir es, weil im Psalmen dieselbe Wortform desselben Stammes wiederkehrt im 16. Verse, der als Nachhall des 9. Verses von der gemeinsamen Spracheigenthümlichkeit und der in gleichbleibenden Ausdrucksformen sich offenbarenden Gedankeneinheit unwiderlegliches Zeugniss giebt - auflöst und in zwei Wortformen zerlegt, nämlich in den nüchternen, schwunglosen Ausdrück: ישמחר בטוב (vgl. 2 Chr. 6, 41 am Schluss), so entspricht dies vollkommen dem allenthalben aus der Methode der Quellenbenutzung des Chronisten ersichtlichen, anderen Ortes von mir bereits nachgewiesenen Streben jenes annalistischen Compilators, die Eigenthümlichkeit älterer Diction in die späteren gangbaren sprachlichen Erscheinungen umzumünzen, den in erhabener Ursprünglichkeit frisch und harmonisch dahinfliessenden Strom dichterischer Rede in die planere, dem Prosastyle sich nähernde, leichter verständliche Ausdrucksweise umzusetzen. Auch die letzte Variante des Chronisten זכרה לחסדי רגר' (2 Chr. 6, 42b) ist aus diesem Streben hervorgegangen, denn im Vergleich mit dem psalmistischen אל תשב פגר רגר' (Ps. 132, 10b) ist jenes die erleichternde Lesart, auf deren jüngere Gestaltung die Reminiscenz des Chronisten an den Anfang des entlehnten Psalmen (132) זכור in v. 1 und an die Stelle Jes. 55, 3 (wegen הסדי דוך) Einfluss geübt haben mag. Nicht minder verrathen sich endlich die Einschaltungen der Gottesnamen, einmal v. 41 des Namens אלהים, zweimal v. 41b und v. 42t des paarweise verbundenen יהוה אלהים, als jüngere, dem älteren Psalmentexte eingefügte Erweiterungen, durch welche das knapp und concinn in ebenmässigem Bau der Glieder verlaufende Versgefüge des Psalmen unschön auseinandergedehnt, und das auf gleichmässiger Vertheilung der Redetheile beruhende Ebenmass der einzelnen Versglieder aufgehoben wird. Besondere Beachtung verdient hierbei der Gebrauch des Gottesnamens אלהים, der auch darum als spätere Zuthat anzusehen ist, weil der Psalmist ausschliesslich יהוה braucht, während der Chronist das dem ganzen jüngeren Theile des Psalterium fremdartige אלהים (mit alleiniger Ausnahme von Ps. 144, 9 - so weit erstreckt sich in diesem Psalmen die Nachbildung altdavidisch-elohimischer Psalmen, dass selbst dieselbe heilige Nomenclatur pietätsvoll gewahrt bleibt -) auch sonst mit Vorliebe mit יהוה zu verbinden pflegt.

Sowohl die exegetische Untersuchung als die textkritische Prüfung der betr. Parallelstellen in der Chronik wie im Psalter führen zu einem Ergebniss, dass Ursprünglichkeit auf Seite des Psalmisten, dass der Chronist folglich, da er die Pss. 132 und 130 compilirte, auch das fünfte Buch des Psalterium als Quelle benutzte, wie er bereits das vierte und die früheren Bücher kannte und compilirte. Auch mancherlei Anklänge (nicht gerade Citate) an Psalmenstellen gerade des fünften Psalmenbuches beim Chronisten zeugen für dessen Bekanntschaft mit diesem jüngsten Stücke der Psalmensammlung. Reminiscenzen aus dem fünften Psalmenbuche enthält das Wort an den Propheten Nathan (1 Chr. 17), vgl. v. 13 f. mit Ps. 132, 10. 12. Auch das dem David

vom Chronisten als Abschiedswort in den Mund gelegte Stück am Schluss des ersten Chronikbuches zeigt gemeinsames Gut mit Psalmen des fünften Buches; für die Darstellung von 1 Chr. 29, 10-15 bildeten Hallel- und Berachapsalmen des fünften Buches, wie 118, besonders 145, Vorbild und Muster, vgl. besonders 1 Chr. 29, 10 mit Ps. 145, 1; 1 Chr. 29, 11. 12 mit Ps. 145, 3-5; 1 Chr. 29, 13 mit Ps. 145, 2 und 118, 28. Es klingen ja dem im Gesangbuch seiner Gemeinde lebenden, mit den Cultusformen innig vertrauten Chronisten die Stimmen aus dem reichen Liederschatze der Vorzeit tausendfach entgegen, 1 Chr. 29, 15 stammt seinem ersten Theile nach aus Ps. 39, 13, auf die zweite Vershälfte wirkte vielleicht Ps. 109, 23 und 144, 4.

Ein weiteres Zeugniss für das Vorhandensein auch des fünften, vorzugsweise für liturgischen Gebrauch bestimmte Tempellieder enthaltenden Psalmenbuches kann aus Stellen wie 1 Chr. 16, 34. 41; 2 Chr. 5, 13; 7, 3. 6; 20, 21 (vgl. 29, 27. 30); Esr. 3, 11 abgeleitet werden, doch lässt sich ein directer Beweis auf Grund jener Stellen nicht führen. In allen jenen Stellen kehrt die Danksagungsformel הודו ליהוה כי טוב כי לעולם חסדו in demselben liturgisch stereotyp gewordenen Gepräge wie Ps. 106, 1. 107, 1. 118, 1 und 136, 1 wieder. Die Art und Weise, wie diese Formel entstand und so im Laufe der Zeiten sich dem allgemeinen cultischen Brauche einbürgerte, dass sie festes liturgisches Gepräge gewann und zur stehenden Dankformel ward, ist nur im Zusammenhange mit dem geschichtlichen Werden der für den Gottesdienst bestimmten Tempelgesänge zu verstehen, in welchen derselbe liturgische Aufruf zum Danke sich findet. Der hymnologische Charakter, den die Danksagungsformel an sich trägt, spricht für diese Entstehungsweise. Wenn also in historischen Büchern an Stellen, wo gottesdienstliche Handlungen älterer oder neuerer Zeit beschrieben werden, jene liturgische Formel von den Verfassern, mit Vorliebe insbesondere vom Chronisten und vom Verfasser des Buches Esra, gebraucht wird, so ist mit Wahrscheinlichkeit als Voraussetzung dieses Gebrauches das Vorhandensein solcher hymnischer Lieder, die mit jener Formel beim Cultus gebetet und gesungen wurden, anzunehmen. Aus der Stelle Jerem. 33, 11 ergiebt sich, dass schon in älteren Tempelliedern, die beim sionitischen Cultus des ersten Tempels

erklangen, jener liturgische Aufruf den Grundton bildete. Das Vorkommen dieser in allgemeinen Brauch gekommenen liturgigischen Formel bei dem einen oder anderen Schriftsteller als bestimmtes Citat aus einem gewissen Psalmen, der jene Formel ebenfalls als Anfaig oder Antiphone hat, anzusehen, verträgt sich weder mit dem allgemeinen liturgischen Gepräge jener Formel überhaupt, noch mit der dargelegten geschichtlichen Genesis derselben im Besonderen. Es lässt sich mithin aus der angeführten Stelle bei Jeremia (33, 11) keineswegs mit Bestimmtheit schliessen, dass schon zur Zeit des Jeremia (unter Zedekia) der 136. Psalm in stehendem Gebrauch gewesen sei. Die Jeremiastelle enthält kein directes Citat dieses Psalmen, hat nur die liturgische Formel, insbesondere das 24 Mal antiphonisch wiederkehrende zweite Hemistich der Formel mit demselben gemein. Mit fast gleichem Rechte könnte man ja dann in Jerem. 33, 11 auch Citat von Ps. 106, 1. 107, 1. 118, 1 sehen. Ebensowenig als die Jeremiastelle enthalten die Stellen beim Chronisten I. 16, 34. 41. II. 5, 13. 7, 3. 6. 20, 21 directe Hinweisc auf den 136. Psalmen speciell, obwohl ältere wie neuere Ausleger dies anzunehmen geneigt sind (schon Cassiodor, der mit Bezug auf 2 Chr. 5, 13. 7, 3. 6 vom 136. Psalmen sagt: "magnam psalmi hujus virtutem esse, paralipomena ostendunt; ibi enim ut decantalo hoc psalmo gloria Dei domum implevit, ita adhuc praesto est divina praesentia, si pure hymnus decantetur", von den neueren Thenius, Dillmann n. a., vgl. Jahrbb. für deutsche Theologie. 1858. III. S. 459 ff.). Anders verhält es sich mit der Stelle bei Esra c. 3, vv. 10. 11, deren contextmässiges Verständniss mit hoher Wahrscheinlichkeit vermuthen lässt - denn directe Beweisführung ist auch auf diese Stelle nicht zu basiren -. dass dort ein Psalm wie 118 oder 136 gemeint sei. Dafür spricht besonders der Ausdruck (Esr. 3, 11) ריענר, welcher, wie auch sonst (vgl. 1 Sam. 18, 7), vom antiphonischen Vortrag in Wechselchören zu erklären ist. Nun sind aber auch die Psalmen 118. 136 cantus antiphoni, insbesondere ist Ps. 136 so angelegt, dass das erste Hemistich jedes masoretischen Verses von den levitischen Sängern, das zweite als Antiphone 24 Mal wiederkehrende von der Gemeinde responsorienmässig vorgetragen werden sollte. Es liegt also die Annahme nahe, dass Esra bei jener Schilderung im 3. Capitel, wo er die Feier der Grundsteinlegung des neuen Tempels mit davidischen Festklängen verherrlichen will (vgl. besonders Esr. 3, 10 על ידי דויד), auf jenes Musterbild eines antiphonisch angelegten Festhymnus, den in der Sprache der Liturgie "das grosse Hallel" genannten, ebenfalls, wie das ganze Psalterium, als davidisch geltenden 136. Psalmen (oder den 118.) hinweist. Daraus ist weiter ersichtlich, dass, wie der Chronist, so auch Esra, den spätesten Theil, das fünfte Buch des Psalters, bereits kannte. Ist nun auch Esra, der im siebenten Jahre des Artaxerxes I. Longimanus (458 v. Chr.) nach Jerusalem kam (vgl. Esr. 7, 8), nicht selbst der Verfasser des Stückes c. 3-6, v. 18, sondern gehört dasselbe allen Anzeichen nach zu älteren Berichten der Colonie (wegen der darin enthaltenen chaldäischen Documente), jedenfalls darf die Abfassungszeit nicht später als Mitte des fünften Jahrhunderts angesetzt werden. Nach diesen nur allgemeinen Andeutungen fallen die Pss. 136. 118 in die esra-nehemianische Wiederherstellungszeit. nachweise folgen später.

## VI.

Positiver Nachweis des Zeitalters der einzelnen Lieder und Liedergruppen in den jüngsten Psalmensammlungen.

Aus dem zuletzt Erörterten ergiebt sich uns, dass eine ziemliche Anzahl von Stellen in den Chronikbüchern, in Esra und nach früherem Nachweise (vgl. S. 39 ff.) in dem Buche Jona in mehr oder minder freier, wörtlicher oder gedächtnissweiser Art auch aus dem fünften Buche des Psalterium entlehnt sei. Die Psalmen, welche in jenen Stellen, von denen wir Entlehnung nachwiesen, verwerthet, theils citirt, theils mit Abänderung benutzt und compilirt erscheinen, sind folgende:

Ps. 115 von Jona entlehnt (vgl. Jon. 1, 14b mit Ps. 115, 3),

- 116 von Jona benutzt (vgl. Jon. 2, 10 mit Ps. 116, 17. 18),
- 120 von Jona entlehnt (vgl. Jon. 2, 3 mit Ps. 120, 1),

- Ps. 130 vom Chronisten entlehnt (vgl. 2 Chron. 6, 40 mit Ps. 130, 2),
  - 132 vom Chronisten entlehnt (vgl. 2 Chron. 6, 41. 42 mit Ps. 132, 8-10),
  - 136 oder 118 (?) angedeutet von Esra (vgl. Esr. 3, 10. 11 mit Ps. 136, 1 und 118, 1),
  - 142 von Jona verwerthet (vgl. Ps. 142, 4 mit Jon. 2, 8),
  - 145 vom Chronisten verwerthet (vgl. 1 Chron. 29, 10 mit Ps. 145, 1; 1 Chron. 29, 11. 12 mit Ps. 145, 3-5; 1 Chron. 29, 13 mit Ps. 145, 2).

Diese über Anfang, Mitte und Ende des fünften Psalmenbuches wie einzelne leitende Lichtpunkte verstreuten acht Psalmen 115. 116. 120. 130. 132. (118). 136. 142 bieten uns sichere Handhaben für die weitere Auffindung des Zeitalters auch der übrigen Psalmen desselben Buches. Liessen sich jene acht Lieder auf Grund der nachgewiesenen Entlehnung, welche vormakkabäische Schriftsteller (Chronist, Esra, Jona) aus ihnen veranstalteten, nicht als makkabäisch aufrecht erhalten, so gewiss auch diejenigen Lieder des fünften Buches nicht, die vermöge innerer wie äusserer Merkmale, vermöge ihrer Reibenfolge im Psalter, vermöge sprachlicher Verwandtschaft und Ideengleichartigkeit in gleiche Linie mit jenen gestellt, oder wegen noch älteren Gepräges im Vergleich mit jenen noch früher angesetzt werden müssen. Von besonderer Wichtigkeit bleibt bei der Erörterung des Zeitalters der einzelnen Psalmen ja immer die tiefere Erwägung des Zusammenhanges der Lieder unter sich und ihrer Zusammenordnung nach gleichen Bestimmungsgründen. Nirgends im Psalterium ist aber das Erwachsen des Psalmenbuches aus Sondersammlungen von Liedern, die durch gemeinsame Eigenthümlichkeiten verknüpft gewisse Verwandtschaftsgruppen bilden, deutlicher ersichtlich, als gerade im fünften Buche. Diese gemeinsamen Eigenthümlichkeiten sind theils formeller Art, theils beziehen sie sich auf den Inhalt der Psalmen. Indem wir diese allgemeinen als Massstab der Beurtheilung aufgestellten Grundsätze einzeln anwenden, setzen wir die oben S. 60 mit dem 109. Psalmen abgebrochene Untersuchung der Abfassungszeit der ersten Decade des fünften Psalmenbuches mit einstweiliger Uebergehung des besondere Besprechung erheischenden 110. Psalmen

fort und betrachten die um Pss. 115 und 116 sieh gruppirenden Lieder. Denn die Pss. 115 u. 116 gehören uns zu den bekannten Grössen, von denen wir ausgehen müssen, um die unbekannten zu finden.

Wie der 106. Psalm nach den zwei Liedern Pss. 104. 105, die mit הכלן יה schliessen, das erste unter den Liedern in der ganzen Psalmensammlung ist, welche dieselbe als Beischrift des Diaskeuasten sich kennzeichnende Formel eröffnet, so ist der 113. Psalm nach den mit הללו יה anhebenden beiden Liedern Pss. 111. 112 das erste unter den Liedern im letzten Buche, welche jenes Wort zugleich am Anfang und Ende, dort als kräftige Eröffnung, hier als volltönendes Finale haben. Wie dieses Hallelujah die ganze Psalmenreihe 111-118, die vor den Stufenpsalmen stehende Gruppe - von Ps. 119 abgesehen -, beherrscht, so dass es die Pss. 111. 112 allein an der Spitze als auftaktartigen Anfang, die Pss. 115. 116. 117 - also wieder eine ununterbrochene Dreizahl von Psalmen (wie 104-106 und 111-113) - allein am Schluss als kräftiges, volltönendes Ende haben, so beginnt und schliesst dasselbe Hallelujah den unmittelbar auf die Stufenpsalmen folgenden Ps. 135 und beherrscht endlich ebenfalls als Eröffnungs- und Schlusswort die ganze Schlussreihe Pss. 146-150. Hierbei ist die Methode des Diaskeuasten durchsichtig, welcher die Gradualpsalmen von beiden Seiten mit Hallelujah-Psalmen umschloss, so zwar, dass er sowohl auf den ganzen Hallelujah-Liederkranz (Pss. 113-118), welchen das alte Rituale das "ägyptische Hallel" (הלל המצרי) nennt, und welches den Stufenpsalmen vorausgeht, als auch auf den einzelnen, auf die Stufenpsalmen unmittelbar folgenden Hallelujah - Psalmen 135 einen mit der alten, schon Jerem. 33, 11 vorkommenden liturgischen Formel beginnenden "Hodu-Psalmen" (vgl. Ps. 118 u. 136) folgen lässt\*). Im Gegensatz zu der in der liturgischen Sprache schlechtweg "das Hallel" genannten Gruppe der Pss. 113-118 hiess der 136. Psalm mit seinem 26 Mal wiederkehrenden כי לעולם חסדו,,das grosse Hallel" nach dem Tractat Sofrim c. 18, § 2. Dass die ebenfalls

<sup>\*)</sup> Ein gleicher Eintbeilungsgrund bestimmte den Diaskeuasten, an die das vierte Buch schliessende Trilogie von Hallelujah - Psalmen einen Hodn-Psalmeu (107) anzuschliessen.

mit Hallelujah anhebenden und abschliessenden fünf Psalmen 146-150, welche den Schlusscyklus bilden, im Unterschiede von jenen sechs Psalmen 113-118 gegen Anfang des fünften Buches, die man das "ägyptische Hallel" nannte, das "griechische Hallel" (הלל הירני) genannt habe, lässt sich aus alten Quellen zwar nicht belegen, vielmehr verdankt diese Bezeichnung der fünf letzten Psalmen unseres Psalterium ihr Entstehen einer Erfindung Krochmal's in seinem hebräischen Werke "Moreh Neboche ha-seman" (herausgegeben von Zunz) S. 135-138, wo von der, wie sich zeigen wird, unbegründeten Voraussetzung ausgegangen wird, dass wenigstens der vorletzte Psalm (149) der ganzen Sammlung makkabäischen Ursprunges sei. Aber jedenfalls beruht die Zusammenordnung der Hallelujah-Psalmen gegen Anfang des fünften Buches (Pss. 111-118) wie derjenigen an der Grenze des vierten Buches (Pss. 104-106) und am Schluss des fünften Buches (Pss. 146-150), sowie der beiden ziemlich in die Mitte gestellten Pss. 135. 136 nicht auf planloser Willkür oder zufälliger Fügung, sondern wir erkennen hierin die planmässig ordnende Hand eines und desselben Diaskeuasten, der jene funfzehn Lieder Pss. 111-118, Pss. 135. 136, Pss. 146-150 (mit den früher von uns schon in Betreff ihres Zeitalters behandelten Psalmen 104-106 sind es im Ganzen achtzehn) des fünften Buches mit jenem liturgischen "Hallelujah", das er theils vorn, theils hinten, theils sowohl vorn als hinten zugleich anfügt, und mit jener längeren mit "Hodu" anhebenden, schon älteren liturgischen Grundformel (118, 1. 136, 1) als für den Gottesdienst bestimmte Gesänge des zweiten Tempels, mithin als Psalmen der späteren und spätesten Zeit hinreichend kennzeichnete. Diese unsere auf rechter Würdigung der wenn auch bloss formellen Zuthaten eines Diaskeuasten beruhende Annahme muss sich aber zur zweifellosen Gewissheit steigern, wenn wir das sprachliche Colorit, den Gedankenausdruck und Ideenkreis, welcher jenen funfzehn und den in Verwandtschaft mit ihnen stehenden Liedern gemeinschaftlich ist, tiefer betrachten. Denn an und für sich beweisen freilich jene als eines Diaskeuasten Reflexionen über die anzuordnenden Psalmen sich zu erkennen gebenden liturgischen Zusätze (הודו und הללו und הורה) noch nichts für gemeinsames Zeitalter, wohl aber gewinnen wir, wenn wir nach Ablösung jener äusseren Schale. welche in den auf die Entstehungszeit jener alten Lieder folgenden Jahrhunderten um den edlen Kern sich legte, diesen Kern selbst nach seinem inneren Gehalt und Wesen erforschen, ein sicheres Resultat. Die Sprachform vor allem anlangend finden wir seit der persischen Herrschaft immer mehr eindringende aramäische Färbung, besonders in Pss. 116., 139. und 135., vgl. Ps. 116, v. 12b: תנמרלוהר, eine Form mit der aramäischen Pluralsuffixform ohi für das hebräische ; auch schon im 7. Vers desselben Ps. 116: למנוחיכר, wie Ps. 103, 3. 4. 5 eine Neubildung mit der aramäischen Suffixform ajchi für das hebräische 77-; ebenso Ps. 116, 7° עליכי. Aramäische Constructionsweise ist die Verbindung des חחחם Ps. 116, 16° mit ל objecti für או obj. (vgl. auch Ps. 139, 2: לרער). In Ps. 116, 19 wie 135, 9 treffen wir das weibliche aramäische Suffix êchi für das hebräische êch in בחוכה. Auch der dem alten Hebräisch sonst fremdartige Plural האמים Ps. 117, 1 scheint aramaisirende Neubildung nach אמיא. Jüngeres Zeitalter beweist ferner der Gebrauch des archaistischen Chireg compaginis, von welchem die Dichter in ausgedehntester Weise Gebrauch machen, vgl. besonders Ps. 113, 5-9. 114, 8. 116, 1 (vgl. mit Thr. 1, 1); nicht minder der Gebrauch des ebenfalls archaistischen Cholem compaginis, das als künstliche Auffrischung alten Sprachgutes zu beurtheilen ist, wie Ps. 114, 8 (vgl. auch schon 104, 11. 20. 50, 10). Merkmale jüngerer Sprachzeit prägen sich ferner aus in den mannichfach zerdehnten und aufgelösten Sprachformen, die erst später immer häufiger in Anwendung kommen, wiewohl sie der alten Poesie nicht fehlen (vgl. die aufgelöste Hiphilform Ps. 116, 6; המוחה v. 15; besonders auch v. 8 מָנְדָה und נְּנָדָה v. 18). So schwanden auch beim Eindringen der κοινή διάλεκτος mehr und mehr im Griechischen die alten schönen kürzeren Formen. Für πεφεύγασι sagen Arrian u. A. πεφευγότες εἰσίν, für ἐκέκληντο: κεκλημμένοι ήσων u. a. m. Zur Erzeugung voller klingender Formen nimmt die dichterische Verbindung gern die Anlehnepartikel zu Hilfe, wie Ps. 116, 14. 18 vgl. mit 118, 2. 25. Beide Psalmen 116 wie 118 berühren sich auch im Gebrauche des precativen אנה = אנא (vgl..116, 4. 16 mit 118, 25), welches nach Buxtorf's richtiger Erklärung als interjectio blandientis vel cum affectu efflagitantis aufzufassen, und zu jenem anlehnungsweise gebrauchten an Grundform ist.

Aber wie in der Verwandtschaftsgruppe der Hallelujah-Psalmen 111-118, so finden wir auch in der den Schluss des Psalterium bildenden Gruppe von Hallelujah-Psalmen 146-150, sowie in dem dieser vorausgehenden 145. Psalmen vielfach Spracherscheinungen, die auf jüngere Abfassungszeit führen. Im 145. wie 146. Psalmen findet sich der sonst nur im Syrischen gebräuchliche Stamm קקד (= יסף), vgl. Pss. 145, 14 u. 146, 8; Ps. 147, 3 ist das Particip. pass. Qal in שבורילב jüngere Ausdrucksweise für das in der älteren Sprache gebräuchliche Partic. Niph. כשברי לב, vgl. Ps. 34, 19. Jes. 61, 1. Die Wortwahl bekundet jüngeres Sprachgut, denn כנס Ps. 147, 2 ist erst seit Esra, Nehemia, Kohelet, Esther, in der Schriftsprache gemünzt, während die ältere Sprache sich der synonymen Stämme אסת, קבץ u. a. bedient. Ebenso ist רוממות Ps. 149,6 Neoterismus, wie ebendaselbst die absonderliche Pluralform eine mit Reduplication gebildete Pluralform von פיפירה, wie מים von מימי.

So viel über das Colorit der Sprache im Allgemeinen. Aus dem Gesagten ergiebt sich aber wie von selbst der specielle Nachweis, dass beide Psalmengruppen (Pss. 111-118 wie Pss. 145-150) nicht minder wie Pss. 135. 136. 139 im sprachlichen Ausdruck viel Gemeinsames haben, wie erhellt, wenn man ausser den bereits in Vergleich gezogenen Stellen Ps. 116, 7. 12. 16. 19; Ps. 135, 9. Ps. 139, 2 (vgl. v. 8 مِحْم mit سُمْت von سُكُم ); Ps. 117, 1; Ps. 113, 5-9. 114, 8. 116, 1. 116, 4. 16. 118, 25 insbesondere die innige Verwandtschaft erwägt, welche sich in den sämmtlichen Versen der beiden Zwillingspsalmen 111 und 112 findet, welche in akrostichischer, nach dem Alphabet eingerichteter Kunstform in gleichartigem Aufbau von je zehn Versen, von denen neun distichisch, der zehnte aber in beiden Psalmen tristichisch ist, in stereotypem Gebrauch derselben Redewendungen wie derselben Worte mit gleichförmigem Ausdruck verlaufen, ferner die enge Berührung im Ausdruck von Ps. 115, 9-11 und Ps. 118, 2-4 wegen der Dreitheilung: Israel, Haus Aarons, Jehova-Fürchtende (vgl. auch den von Ps. 115 abhängigen Ps. 135, 19. 20, wo zwischen das Haus Aarons und die Jehova-Fürchtenden in neuerunganstrebender, erweiternder Weise noch das Haus Levi's tritt). Klingt aus Ps. 115, 9-11 die Mahnung des במה imperativisch drei Mal wieder, so Ps. 118, 8. 9 derselbe Stamm wenigstens zwei Mal. Wie Pss. 111 und 112 als die beiden Anfangspsalmen der ersten Gruppe am Anfang des fünften Buches in sprachlicher Formulirung als Zwillingspaar erkenntlich, darum Einem Verfasser zuzuschreiben sind, so tragen auch die beiden Anfangspsalmen der das fünfte Buch schliessenden Verwandtschaftsgruppe den unverkennbaren Stempel gleichen sprachlichen Gepräges, vgl. besonders Ps. 145, 2 mit Ps. 146, 2 wegen אהללה; Ps. 145, 15 mit Ps. 146, 5 wegen des Stammes שבר; Ps. 145, 14 mit Ps. 146, 8 wegen קקה mit ספופרם u. a. m. Wie der Anfang in gemeinsamen Formen bei beiden Psalmen sich bildete, so verläuft auch zum Schluss die dichterische Rede in ähulich fixirtem Aufbau, wie ein Vergleich von Ps. 145, 20. 21 mit Ps. 146, 9. 10 lehrt (vgl. das שומר יהוה mit dem gleichlautenden Gegensatz כל רהרשעים ונו'). Nicht wegzuläugnen ist ferner das sprachliche Band von ähnlich gefärbten Ausdrücken und gleichgewählten Stämmen, welches mit demselben 145. Psalmen auch den 147. verknüpft, denn Ps. 145, 3 vgl. mit Ps. 147, 5 zeigt bei Verwendung gleichen und ähnlichen Wortschatzes gleichen syntaktischen Aufbau, der auf den Schluss von Jes. cap. 40 als gemeinsame Quelle zurückzuführen ist. Ausserdem vergleiche ähnliche Sentenzen im zweiten Versgliede des 15. Verses in Ps. 145 und im ersten Versgliede v. 9 des 147. Psalmen. Enge Berührung findet auch statt zwischen Pss. 146 und 147, wie Ps. 146, 9 vgl. mit 147, 6 wegen מעודד und מעודד in gleicher Verbalklasse, wie auch die Anrede "dein Gott, Zion" Ps. 146, 10 vgl. mit 147, 12 beweist. Sowohl Ps. 146, 7 wie 147, 9 spendet Jehova den Hungrigen Nahrung, dort der Menschenwelt, hier der Thierwelt.

Aus diesen gemeinsamen Spracherscheinungen erhellt, dass alle drei Psalmen 145. 146. 147 unter sich verwandt sind, was auf Identität des Verfassers oder wenigstens auf gleiches Zeitalter schliessen lässt.

Im Ganzen denselben Sprachcharakter tragen endlich die drei letzten Psalmen an sich, nicht nur wegen Verwendung gleichen sprachlichen Ausdruckes, gleicher Formulirung unter einander selbst (vgl. Ps. 148, 14 mit 149, 9 wegen לככל-הסודר ; Ps. 148, 14 mit 149, 1 wegen der gleichen Verbalklasse von יחדלה mit 149, 3 mit 150, 3. 4 wegen Anführung derselben Namen für Instrumente: מול und

u. a. m.), sondern auch wegen gegenseitiger Berührung mit den vorangehenden Pss. 145-147, vgl. Ps. 148, 3 mit 147, 4; 148, 8 mit 147, 8. 16, wo der Dichter die Naturerscheinungen auftreten lässt, das eine Mal theilnehmend am Jubelreigen der Jehova verherrlichenden leblosen Natur, zum anderen Male als vom Schöpfer in's Dasein gerufene Wunderwerke, durch die Jehova selbst sich verherrlicht; vgl. ferner Ps. 148, 5 mit 145, 2 wegen mit מכים Ps. 148, 11 mit 149, 8 wegen מלכים; ebenso Ps. 148, 11 mit 149, 7 wegen לאמים; Ps. 148, 13 mit 149, 3; ferner Ps. 149, 1. 5. 9 mit 145, 10 (vgl. mit 148, 14) wegen הסרדים; Ps. 149, 4 vgl. mit 147, 11 wegen רוצה יהוה; Ps. 149, 3b mit 147, 76 wegen gleicher Verbalklasse von כנור mit כנור; endlich auch Ps. 150, 2 vgl. mit 145, 4. 12 wegen גבורתין; Ps. 150, 3 vgl. mit 147, 7 wegen כנור u. a. m. Vergleichen wir diese dargelegten sprachlichen Eigenthümlichkeiten, welche die Psalmengruppe 145-150 eng mit einander verkettet, mit denjenigen sprachlichen Erscheinungen, welche die Psalmengruppe 111-118 auf gleiche Linie stellten, so entdecken wir ohne Mühe auf beiden Seiten viel gemeinsames Sprachgut. Nicht nur finden wir gleiche Formulirung der Gedanken, gleichen Gebrauch in der Anwendung des Wortschatzes, sondern auch vielfache Uebereinstimmung im syntaktischen Aufbau, wie besonders der Vergleich zwischen den Pss. 113. 146 und 147 lehrt, wo die Rede in Participien verläuft, die wie Glieder einer Kette sich aneinander reihend auf Jehova sich beziehen, meist versehen mit erweiterndem Zusatz (vgl. besonders Ps. 113: vv. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 9. Ps. 146: vv. 6. 7. 8. 9. Ps. 147: vv. 2. 3. 4. 6. 8. 9. 11. 14. 15. 16. 17. 19). Auch die Ausdrucksweisen בחרי und בהרי Pss. 116, 2 und 146, 2 beruhen auf derselben Denk- und syntaktischen Darstellungsweise. Gleiche Gedankenfassung mit Benutzung gleichen Sprachgutes liegt ferner vor in den Pss. 118, 9 und 146, 3 wegen א wovon בנדיבים hier wie dort abhängt. Pss. 111, 4 und 145, 8 ruhen wegen paarweiser Aneinanderkettung der Jehova zukommenden Attribute חנרן ורחום auf derselben älteren Quelle wie 103, 8, nämlich auf Ps. 86, 15. Psalm 116, 5 enthält mit Umwandlung von מרחם in מרחם dieselben Attribute wie Ps. 145, 8 und 17: vgl. besonders זכר und צדיק. Wie Ps. 111, 4 ein זכר an der Spitze des Verses der paarweisen Verknüpfung von הנוך

ירחום voraufgeht, so gerade auch dem in Ps. 145, 8 den Vers eröffnenden gleichen paarweisen Ansdrucke an der Spitze des vorigen Verses 7 dasselbe כובל Wie ferner Ps. 111, 4 von דכר abhängt, so ist dasselbe פלפלאחו Ps. 145, 5 vor dem mit beginnenden übernächsten Verse gewählt.

Mit den Gruppen der Pss. 111-118 und 145-150 rechne ich aber die beiden eng zusammengehörigen Pss. 135. 136 (denn Ps. 136 ist mit offenbarer Rücksichtnahme auf Ps. 135 verfasst als das abschliessende Hodu zu dem vorangehenden Hallel, wie Ps. 118 in dem nämlichen Verhältniss zu den vorhergehenden Hallelujah-Psalmen steht) in eine und dieselbe Verwandtschaft, ich möchte sagen in denselben Familienkreis. Denn einerseits bilden die Verbindungsglieder mit der ersten Gruppe Ps. 111-118 Stellen wie Ps. 135, 20 vgl. mit 113, 9 (beide Male ein zum stat. constr. gehöriger zwischen nom. regens und rectum gestellter Artikel); Ps. 135, 1 vgl. mit 113, 1 (denn 135, 1 ist aus 113, 1 mit Umstellung der Versglieder entlehnt); Ps. 135, 2b vgl. mit 116, 19 wegen כל אשר Ps. 135, 6 mit 115, 3 wegen beiderseitigen כל משה sowie בשמים; Ps. 135, 9 vgl. mit 116, 19 wegen eines und desselben Aramaismus בתוכבי; Ps. 135, 15-18 vgl. mit 115, 4-6.8; desgleichen Ps. 135, 19. 20 vgl. mit 115, 12<sup>b</sup> und 13<sup>a</sup> wegen wiederholter Entlehnung und Nachahmung; Ps. 136, 9 vgl. mit 114, 2 wegen der nur in diesen Liedern des Psalterium vorkommenden seltenen Pluralform ממשלות; Ps. 136, 4. 5. 6. 7. 10. 13. 16. 17. 25 vgl. mit Ps. 113, 2-7. 9 wegen beiderseitiger Häufung der Participialconstruction. Dies sichert beiden Psalmen (135. 136) die Angehörigkeit in gleichen Familienverband mit Pss. 111-117. Andererseits wiederum stellen zwischen den beiden Pss. 135. 136 mit der Gruppe der Schlusspsalmen 145-150 folgende Stellen die Verbindungsbrücken her: Ps. 135, 2. 8. 10 vgl. mit Ps. 146, 3. 5 wegen der nur in (sehr frühen Stücken des A. T. wie Jud. 5, 7. 6, 17. 7, 12. 8, 26 u. a. a. O. und) sehr späten Büchern üblichen Verkürzung des אַשׁר zu שׁ (vgl. auch Ps. 136, 23); ferner Ps. 135, 3 vgl. mit 147, 1 wegen verwandten Aufbaues beider Versglieder und besonders wegen des beide Male gebrauchten c נעים, welches in Ps. 135 persönlich (auf Jehova und nicht mit Delitzsch auf זְמֵר, noch mit Hitzig auf שם zu beziehen), in Ps. 147 neutrisch zu fassen ist. Wie der Gebrauch des aramaisirenden wi, so verkettet auch sonstiges Vorkommniss aramäischartigen Sprachgutes Ps. 136 mit den Schlusspsalmen, so u. a. 136, 24 der in der Bedeutung des "Erlösens" mehr auf aramäischem als auf hebräischem Sprachgebiete heimische Stamm פרק, der auch im Syrischen volles Bürgerrecht gewann, vgl. عزّم neben dem in den Pss. 145, 14 und 146, 8 vorkommenden Syriasmus קד, בשב, Mit Ps. 145 berührt sich Ps. 136 mannichfach in der Verwerthung gleichen sprachlichen Ausdruckes und derselben Wörter, vgl. Ps. 136, 8 mit 145, 13; hat insbesondere mancherlei Reminiscenzen mit den letzten Pss. 145 ff. aus früheren Psalmen und sonstigen Stücken des A. T. gemein. Zu Ps. 147 stellt er sich in engstes Verwandtschaftsverhältniss durch gleichartigen Aufbau der Rede, welche zum grossen Theil in auf Jehova bezüglichen Participien verläuft, gerade wie auch in Ps. 113, so dass die drei Lieder Ps. 113 gegen Anfang, Ps. 136 in der Mitte, Ps. 147 am Ende des fünften Buches Hauptbeispiele dieser gemeinsamen Constructionsweise sind.

Indem wir unsere bisherige sprachgeschichtliche und sprachvergleichende Betrachtung auch auf den nach bereits früher (S. 81) Dargelegtem gleich Ps. 116 stark aramaisirenden 139. Psalmen ausdehnen, stossen wir in diesem an Vertiefung theologischer Anschauung, an Innigkeit und Kraft einer am heiligen Schauer und Grauen der Allgegenwart Jehova's sich entzündenden Empfindung unerreichten Liede auf unverkennbare Spuren einer dem aramäisch-hebräischen Idiom der nachexilischen Zeit völlig angemessenen Sprachgestalt, vgl. besonders דערני , vv. 2. 17, אַסַק v. 8, בערני v. 11 (Solöcismus für אורה , בעדי v. 12 (eine durch Einfluss des Aramaismus dem hebräischen Sprachgebiete einverleibte jüngere Formenbildung, vgl. das aramäische אררתא). Die Hithpael-Form v. 21 ist Bestandtheil jüngsten Sprachgutes, nur noch in dem langen, wie noch zu beweisen, unter die letzten Ausläufer hebräischer Psalmenpoesie im Kanon gehörigen Ps. 119, v. 158 anzutreffen.

Dass dieser 119. Psalm seiner sprachlichen Gewandung nach den Stempel des Ursprunges aus der jüngsten Zeit hebr. Dichtung an sich trägt, beweisen sprachliche Belege wie diese: v. 5: מול arabisirend für בול süss, angenehm sein; v. 20: מול targumisches und syrisches

Sprachgut; vv. 33. 112: מַקְּבְּרָהְיִהְ in adverbiellem Gebrauch wie sonst מְּבְּרָרִי; vv. 43. 74: von מוֹם das causative Piel wie in anderen jüngeren Psalmen 130, 7. 147, 11 u. a.; mannichfache Incorrectheiten im grammatischen Gebrauche sowie in der alten Schreibweise bekunden Stellen wie v. 14 הַבְּבָּרָם, v. 98 הַבְּבָּרָם, v. 101, ebenso gehören die nachlässigen defectiven Schreibungen des status constr. vv. 16. 17. 25. 28. 37. 38. 41. 42 u. ö. und sonstige Handhabung der scriptio defectiva (v. 102 u. a.) in das Gebiet der sprachlichen Neuerungen. Kurz, der Dichter des 119. Psalmen verfügt nicht mehr über den Sprachschatz des älteren und mittleren Hebräisch, ist jedenfalls nachexilisch und wird darum von uns aus triftigem Grunde in denselben Bereich eingewiesen, innerhalb dessen Grenzen die Psalmen 111—118, 135, 136, 139, 145—150 stehen.

Die genauere Bezeichnung des Zeitalters, dem jene einzelnen Psalmen angehören, lässt sich annähernd bestimmen, wenn wir Kunstform, Stylart und Inhalt der Lieder in Betracht ziehen. Die alphabetische Anordnung im Aufbau kommt zur Anwendung bei den vier Psalmen 111. 112. 119. 145. Mit Ausnahme des 145. Psalmen tritt bei dieser alphabetischen Eintheilung ein noch künstlicherer und gesuchterer Eintheilungsgrund zu Tage, als bei den sonstigen alphabetischen Liedern des A. T. Während nämlich bei der Structur der alphabetischen Psalmen 25. 34. 145 vgl. mit Prov. 31, 10-31, Thren. 4 das Alphabet so verwendet wird, dass die aufeinanderfolgenden Disticha, oder wie Thren. 1. 2 die aufeinanderfolgenden Tristicha (je ein masoretischer Vers) oder aufeinanderfolgende Tetrasticha wie Ps. 37 (je ein masoretisches Verspaar), vgl. auch Pss. 9. 10, oder endlich, wie Thren. 3 je drei aufeinanderfolgende masoretische Verse mit je einem Buchstaben beginnen, machen bei den Pss. 111. 112 die Anfangsbuchstaben schon der einzelnen στίχοι das vollständige Alphabet aus. Die denkbar kleinsten Verstheile, in beiden Pss. 111 u. 112 meist nur aus drei Worten bestehend, werden so in künstelnder Weise aneinandergereiht und bilden kleine akrostichische Zeilen ohne strophische Theilung. Noch künstelnder ist die alphabetische Structur in dem 119. Psalmen, der aus einer Reihe von 22 achtversigen Gruppen besteht, und nicht nur jede der 22 Gruppen beginnt mit einem Buchstaben des Alphabets, sondern soweit setzt sich der künstliche Zuschnitt fort, dass der Ordnungsbuchstabe, welcher die ganze Gruppe eröffnet, auch jedem einzelnen masoretischen Verse der Gruppe in achtfacher Wiederkehr als Anfangsbuchstabe dient. Ist nun die alphabetische Knnstform überhaupt Kennzeichen einer späteren Dichtung — wann diese Form in Gebrauch kam, lässt sich am einfachsten beantworten, wenn man von den Klageliedern ausgeht, die erst nach der Zerstörung Jerusalems verfasst sind; doch ist Keil und Sommer einzuräumen, dass die Kunstform schon einige Zeit vorher mag in Aufnahme gekommen sein —, so ist besonders diese äusserst künstliche und gesuchte alphabetische Anordnung in den Pss. 111. 112. 119, mit welcher dichterische Ursprünglichkeit und freier ungezwungener, von solchen künstlichen Formen unbeengter Enthusiasmus unvereinbar ist, nur aus derjenigen Zeit der Dichtung erklärlich, in der die frische Blüthe früherer Psalmenpoesie ihrem Verfalle zuwelkte.

Nächst der akrostichischen Kunstform ist die bereits früher an den Pss. 97. 98 veranschaulichte Musiv-Stylart, die aus Bruchstücken älterer Muster neue Lieder mosaikartig zusammenfügt, unverkennbares Merkmal jüngeren, jedenfalls nachexilischen Zeitalters. Denn diese Entstehungsweise von Liedern bekundet deutlich den Verfall selbstständiger dichterischer Kraft, wie derselbe erst geraume Zeit nach dem Exil, welches noch einmal die schon halberstorbene Psalmenpoesie in's Leben rief, eintrat. Schon die Pss. 111. 112, "das alphabetische Zwillingspaar", verrathen durch den gemeinsamen, spruchartig Glied an Glied reihenden Gedankenausdruck, welcher sich zum Theil als aus älteren gnomischen Psalmenstoffen geschöpft nachweisen lässt, Ansätze zu dieser compilatorisch entlehnenden Stylgattung.

Noch abhängiger von früheren Psalmen erscheint Ps. 116, der vielfache Reminiscenzen aus vorexilischen Psalmen bekundet, vgl. Ps. 116, 3. 4 mit 18, 5 ff.; 116, 15 mit 72, 14; 116, 18 mit 50, 14 u. a. Das reichhaltigste Beispiel musivischer Schreibweise ist der 135. Psalm, der fast ganz aus fertigen Gedankenausdrücken selbst schon jüngerer Psalmen erwachsen ist; denn der nachexilische Psalm 115 wird in ziemlich ausgiebiger Weise verwendet, wie ein Vergleich zwischen Ps. 115, 3 mit 135, 6; Ps. 115, 4—6 mit 135, 15—17; Ps. 115, 8 mit 135, 18 und Ps. 115, 12°. 13° mit 135, 19. 20 lehrt. Mosaikartig in diese Lehnstücke

sind eingefügt Ps. 135, 1 mit Umstellung der masoretischen Versglieder aus 113, 1; ferner 135, 2 aus 134, 1b. Ps. 135, 7 ist wörtlich aus dem Propheten Jeremia entnommen mit Weglassung der ersten Worte c. 10, v. 13 vgl. mit Jer. 51, 16, wo der Vers in derselben Fassung wiederkehrt. Der 136. Psalm geht in seinen Entlehnungen auf eine und dieselbe Quelle mit seinem Vorgänger Ps. 135 zurück, nämlich auf das Deuteronomium: vgl. Ps. 136, 2°. 3° mit Deut. 10, 17 wegen אלהי האלהים und אדני האדנים; Ps. 136, 12° vgl. mit Deut. 4, 34. 5, 15. (6, 21). 7, 19 wegen ביד מוקה ובזרוע נטויה; Ps. 136, 16" vgl. mit Deut. 8, 15 wegen המרליך במדבר; Ps. 136, 19-22 ist wörtliche Herübernahme aus Ps. 135, 11-12, während Ps. 136, 17. 18 nur freiere Anlehnung an Ps. 135, 10 ist. Die gemeinsame Originaltextquelle zu beiden Recensionen ist wiederum das Deuteronomium (vgl. Ps. 135, 10 und 136, 17. 18 mit Deut. 4, 38. 7, 1. 9, 1. 11, 23 u. a. m.). Ueberaus reich an Reminiscenzen aus vorexilischen Psalmen ist auch Ps. 144, dessen Verfasser die tesserulae (Lucilius) d. i. die musivischen Bestandtheile, theils besonders dem 18., theils anderen Psalmen der früheren Bücher entnahm. Die dem 144. Ps. vorausgehenden sämmtlichen Pss. 140-143 erscheinen bei näherer exegetischer Betrachtung ebenfalls als mehr oder minder freie Reproductionen älterer, zum Theil echt davidischer Lieder, und besonders kann Ps. 143 mit vollem Recht wegen seiner vielen Lehnstellen "als jüngerer Nachtrieb altdavidischer Psalmenpoesie" (Delitzsch) angesehen werden.

In der Weiterbildung und Entwickelung heilsgeschichtlicher alttestamentlicher Ideen bezeichnen diese Psalmen von musivischer Stylart keinen Stillstand, sondern eine nothwendige Zeit der Ruhe, da man die religiösen Wahrheiten und Anschauungen älterer urkräftiger Poesie innerlich verarbeitete. Solche Zeiten pflegen in der Geschichte der Literatur oft zugleich Zeiten der Dürre und Armuth poetischen Schaffens zu sein. Man zehrt da vom ewig jungen Gute alter Wahrheiten und begnügt sich mit mehr oder minder freien Reproductionen. So begnügten sich auch die Vertreter der sinkenden alttestamentlichen Poesie, welche die besprochenen Lieder schufen, damit, den edlen Ideengehalt der von den Vätern ererbten dichterischen Schätze in die neugeschaffenen Formen jener Hymnen zu giessen, die zwar nicht auf

schöpferische Originalität und Urkräftigkeit, wohl aber darauf Anspruch machen können, treue Gefässe der alten heilsgeschichtlichen Ideen früherer gotterfüllter heiliger Sänger zu sein.

Es erweisen sich somit die im letzten Abschnitte behandelten Pss. 111-119. 135. 136. 139. 144-150 nach sprachlicher Färbung, diaskeuastischer Gruppenvertheilung, eigenartiger Kunstform, sowie nach ihrer musivischen Stylart im Allgemeinen als nachexilisch. Die Umrisse des Zeitalters dieser wie noch einiger hinzutretender Psalmen werden aber noch bestimmter für uns hervortreten, wenn wir den Inhalt der einzelnen Psalmen prüfen, nicht nur etwaige historische Thatsachen, culturhistorische Zustände, die ein Licht auf die Entstehungszeit werfen, sondern auch die herrschenden Anschauungsweisen, die in jenen Psalmen zu Tage tretende Entwickelungsgeschichte der religiösen und heilsgeschichtlichen Ideen, deren gewissenhafte Verwerthung zu Beweismitteln für die richtige Zeitbestimmung einer allseitig prüfenden Kritik nicht minder Pflicht ist.

Die deutlichen Spuren der ersten Zeit der Erlösung, als Israel wieder aufzuathmen begann und der Dank für die gnadenreiche Befreiungsthat noch frisch in aller Gedächtniss war, verrathen die Pss. 113-118. Die beiden ersten 113. 114 sind wohl schon gedichtet, als der Tempel noch nicht aus seinen Trümmern erstanden war. Von seinem Vorhandensein findet sich noch keine Andeutung. Dies passt wohl zusammen mit demjenigen historischen Hintergrunde der Zeiten Serubabels und Josua's, welchen die gleichzeitig lebenden Propheten Haggai und Sacharja zeichnen. Anstatt die Wiederherstellung des Gotteshauses mit vereinter Kraft zu betreiben, sorgte man mit Vorliebe für die Einrichtungen der eigenen Häuslichkeit, legte sich Aecker und Weinberge an, stattete die Wohnungen mit Tafelwerk (בתים ספרנים, Hagg. 1, 4) und sonstigem Schmucke aus, statt Jehova eine neue Stätte zu gründen, vgl. besonders Hagg. 1, 2-4. 9. Die Schilderung des Aufblühens häuslichen Glückes am Schluss des 113. Psalmen scheint dieselbe Zeit der Neubegründung heimischen Familienwesens zu verrathen, wie der das lieblichste Familiengemälde entwerfende Psalm 128. Wie der Dichter des 113. Psalmen in alten Erinnerungen lebt und vom poetischen Gute der ältesten Lyrik zehrt (vgl. vv. 7. 8 mit der ganz gleichen Stelle im Lobliede der Hanna 1 Sam. 2, 8; vgl. auch Ps. 113, 9 mit 1 Sam. 2, 5), so bewegt sich auch der 114. Psalm in der Erinnerung an die grösste Erlösungsthatsache der heilsgeschichtlichen Vergangenheit mit Anlehnung an die ältesten herrlichen Triumphlieder Ex. 15 und Jud. 5. Wenn wir weiter auch Ps. 138 in diese serubabelische Zeit verlegen und mit Ewald in Serubabel selbst den Dichter vermuthen, so bestimmen uns hierzu folgende Beweggründe: 1) Serubabel gilt als der aus Davids Königsgeschlechte entsprossene Träger und Erbe davidischer Verheissung, welche, durch Haggai's Mund (in einem Orakel mit messianischem Hintergrunde cap. 2, vv. 20 - 23) und durch Sacharja (c. 3, v. 8. c. 4, 6. 7. c. 6, vv. 12-15, wo אמר [Jer. 23, 5] auf den Tempelerbauer Serubabel weist v. 15) einst ihm verkündet, sich nun glänzend erfüllt hat (Ps. 138, 2). 2) Die universalistische Anschauung (Ps. 138, 4. 5) entspricht dem Wesen der damaligen Prophetie (vgl. Hagg. 2, 7-10. 21-23. Sach. 2, 14-17. 6, 15. 8, 22 f. Mal. 1, 11. 3, 12). 3) VV. 4, 5. 8 offenbaren das königliche Hochgefühl eines fürstlichen Dichters. 4) Der Schlussvers des Psalmen deutet auf die von Serubabel begründeten neuen Anfänge, die der Vollendung noch bedürfen. 5) LXX führen Textrecensionen oder Diaskeuase von Ps. 138 auf die zu Serubabels Zeit lebenden Propheten Haggai und Sacharja zurück.

In die ersten Anfänge nachexilischer Zeit gehört ferner der 137. Psalm, der mit seinem mild elegisch anhebenden Klange wehmüthiger Erinnerung und mit seinem dithyrambisch erregt verhallenden Racherufe das vollendetste Beispiel althebräischer Tonmalerei und rhythmischer Musik der Sprache genannt zu werden verdient und welcher den Stempel einer Zeit auf der Stirn trägt, in welcher das noch in Trümmern liegende Zion immer auf's Neue die Schwermuth weckte und die herzzerreissenden Klagen der Trauer um das zerstörte Heiligthum auf's Neue ertönen liess, einer Zeit, wo die noch so frischen Spuren der erlittenen Schmach den Dichter zum Fluchgebet gegen Edom (v. 7), das die Chaldäer zur Zerstörung Jerusalems gereizt, und in schadenfroher Weise am Zerstörungswerke sich betheiligt hatte (Jer. 49, 7 ff. Ez. 25, 13 f.), sowie gegen Babel (vv. 8. 9) hinrissen.

Die Psalmen 115-118. 135. 136 und 146-149 drehen sich alle um den heiligen Mittelpunkt des Tempels. Als die erste

Liebe und Begeisterung für den Wiederaufbau verflogen war, liessen Haggai und Sacharja ihren Weckruf erschallen, um den erschlaften Muth der Zeitgenossen zum grossen Werke wieder anzufrischen. Solch' heiliger Männer Gebet und Bittruf war um so dringender nöthig, je grösser die Bedrängnisse in dieser Zeit waren. Auf Betrieb der Samariter ward der Juden Beginnen verdächtigt: Esr. 4. Ein persisches Heer zog gegen Jerusalem, um den Weiterbau, namentlich des Tempels, zu hinderu: Esr. 4, 23. 24. Misswachs und Unfruchtbarkeit ruhten noch wie ein Fluch auf dem lange wüste gelegenen Lande: Hagg. 1, 5-11. 2, 17-20. Sach. 8, 10 ff. vgl. mit 7, 14. Da galt es, den Segen Gottes zu ersiehen, damit von den rings um die jung angesiedelte Colonie herumwohnenden Heiden die Macht Jehova's erkannt, sein Name durch andauernde Misserfolge und Niederlagen nicht zur Schmach vor der Heidenwelt werde. Aus solcher Situation heraus beginnt der Dichter des 115. Psalmen: Nicht uns, Jehova, nicht uns, sondern Deinem Namen gieb Ehre! ... Was sollen sagen die Heiden: "wo ist nun ihr Gott?" Die in diesem Psalmen erwähnten "Jehova-Fürchtenden" sind die Proselyten, die "σεβόμενοι τον Θεόν" der Apostelgeschichte; denn dass die Jehovareligion unter der Heidenwelt damals Anhänger zu finden begann, beweisen Stellen wie Sach. 8, 22. 23. Mal. 1, 11. Der Bitte des 115. entspricht schön der Dank des 116. Psalmen. Die Erhörung ist eingetreten. Die letztvergangenen Zeiten waren ohne Frieden gewesen: Sach. 8, 10 ff. Nun hát des frommen Beters Seele seinen Frieden wieder: Ps. 116, 7. Die Macht der "Lüge" hatte den Juden die Gunst des persischen Grosskönigs abwendig gemacht: Esr. 4, 12 ff. Daher des Dichters berechtigter Zweifel an aller menschlichen Treue Ps. 116, 11; um so inbrünstiger aber auch sein Dank gegen Jehova, dem er Dankesopfer zu bringen gelobt, in dessen Vorhöfen er seine Gelübde entrichten will: vv. 14. 17-19. Die Erwähnung der Vorhöfe enthält eine Andeutung auf die baldige Vollendung des Tempels. Als nämlich ein neues Herrscherhaus in Persien aufgekommen war (Darius), wurden die Verhältnisse für den Weiterbau des Tempels günstiger, ja Darius erneuerte die ursprüngliche Erlaubniss des Cyrus (Esr. 6, 7. 8) in wahrhaft königlicher Gerechtigkeit. Dieses Ereigniss von grösster Tragweite sollte auf einmal alle den Juden von den heidnischen Mischvölkern angethane Schmach tilgen und dem gedemüthigten Volke die glänzende Genugthuung verschaffen, dass alle jene Völker durch Anerkennung des königlichen Machtwortes zur Verherrlichung Gottes beitragen mussten. Dazu fordert sie der Sänger des kleinen 117. Psalmen auf. Ein triumphirender Ton beherrscht diesen kleinsten aller Psalmen. Ist es vielleicht zugleich noch ein menschlich berechtigtes Frohlocken über die Feinde, deren Anschläge Gott nun zu Schanden gemacht hat? Jedenfalls ist die Anschauungsweise des Dichters weitherziger, umfassender geworden. Sie ist, wie bei Haggai und Sacharja, den beiden Propheten jener Tage (Hagg. 2, 8. Sach. 2, 15. 6, 15. 8, 20. 22 f.), in dasjenige Entwickelungsstadium eingetreten, wo sich der religiöse Geist von den Schranken des Particularismus loszulösen und universalistischeren Schwung zu nehmen beginnt. Dass auch die Heidenwelt um Israels religiösen Mittelpunkt sich schaaren, und so Jehova's Namen mitverherrlichen soll, ist der messianische Grundton der Propheten dieser nachexilischen Periode. So decken sich die angeführten prophetischen Stellen aus Haggai (2, 8) und Sacharja (2, 11. 6, 15. 8, 20. 22 f.) vollkommen mit dem kleinsten messianischen Ps. 117. Die messianische Idee haftete aber an Zion. Ihre Verwirklichung konnte man nur an den religiösen Mittelpunkt des Volkes, an den Tempel, knüpfen. Der Bau des Tempels ward im letzten Monate des sechsten Jahres der Herrschaft des Darius (516 v. Chr.) vollendet: Esr. 6, 14. 15. Hieran schloss sich das Tempelweihefest הנכת בית אלהים: Esr. 6, 16 ff. Dieser Freudentag musste auch die Weihe der heiligen Poesie empfangen, und wenn irgend ein Psalm, so ist der 118. der für die Feier jenes Ereignisses gedichtete Festhymnus. Dafür spricht nicht nur seine antiphonische Anlage, nach welcher die einzelnen hymnischen Theile so an Wechselchöre vertheilt erscheinen, wie sie der Sachlage nach am natürlichsten anzunehmen sind, nämlich an den aus Priestern und Leviten gebildeten Festzug der in den Tempel Einziehenden und an den zweiten Chor der sie empfangenden Gemeinde, sondern schon die Stelle am Schluss der Psalmengruppe. Denn wie die vorhergehenden Psalmen immer deutlicher auf das grosse Ereigniss der Vollendung des Tempels lossteuern, wo man Gott seine Gelübde entrichten (Ps. 116, 13-19) und den Dank für Abwendung der von den götzendienerischen Heiden drohenden Gefahr (Ps. 115) darbringen könne, so schildert Ps. 117 in kurzen, kräftigen Jubelrufen die triumphirende Stimmung, welche sich der Herzen bemächtigte, als das Werk des Tempelbaues seiner Vollendung unaufhaltsam zureifte. Ps. 118 aber als Schlusspsalm in der Reihe der vorigen ist das grosse duftige Weihefestblumengewinde, mit dem die heilige Poesie das neue Haus Jehova's schmückt. Ganz besonders aber entscheidet Folgendes für die Beziehung des Liedes auf jenes Tempelweihefest: es laufen zwei Linien von Gedanken durch das Ganze, deren eine die frischen Empfindungen und heiligen Festhandlungen der Gegenwart, welche das vor Augen stehende neue, heilige Tempelhaus bedingt, darstellt, deren andere aber die wechselreichen Geschicke und Erfahrungen aus der Zeit während des Tempelbaues in einzelnen Bildern an einander kettet. Die eine Linie führt zurück in die Entstehungsgeschichte des zu weihenden Heiligthumes, die andere hinein in die Gegenwart der Festfeier, in die lebendige, frische Handlung selbst. Die richtige Exegese hat dies im Einzelnen nachzuweisen, die richtige geschichtliche Auslegung mit den von Propheten und Geschichtssehreibern erzählten Thatsachen jener Tage in Einklang zu bringen. Jehova gebührt Dank (vv. 1-4), er hat geholfen (vv. 5b. 7. 13b) zur Zeit der Noth, da Menschen den Erbauern des Tempels Furcht einflössen wollten (v. 6 vgl. mit Esr. 4); jene Drangsalszeit gab aber die Lehre, dass auf Menschen kein Vertrauen zu setzen sei - denn wäre es auf sie angekommen, so hätten sie nur ihre Wohnungen ausgebaut und des Herrn Wohnung läge noch wüste (v. 8 vgl. mit Hagg. 1, 2.9. Sach. 8, 9, 10) -, dass zweitens auch auf Fürsten kein Verlass sei - denn Cyrus hatte zwar seine Zusage zum Tempelbau gegeben, allein unter Cambyses und Pseudosmerdis ward des grossen Königs Wort hinfällig (v. 9 vgl. mit Esr. 4, 6-22) -, sondern dass allein auf Jehova zu bauen ist, in dessen Kraft man in Zukunft die das heilige Werk hindernden und bedrohenden Feinde ebenso abweisen wird, als in den vergangenen Tagen (vv. 10-12 vgl. mit Esr. 4, 23. 24), da die Widersacher mit solchen gewaltigen Stössen den Juden zusetzten, dass der heilige Bau über den Haufen fallen sollte (v. 13 vgl, mit Esr. 5, 3 ff.). Wie bezeichnend ist das Bild v. 12 von den umschwärmenden Bienen für das Umzingeln und

Umringen der heiligen Stadt durch den persischen Kriegerschwarm! Dieser gewältigen Rettungsthat vor der Vernichtung des heiligen Werkes durch die Weltmacht der Perser ist aus der heiligen Vorzeit nur die eine gewaltige Rettungsthat Jehova's vor der Vernichtung des heiligen Volkes durch die Aegypter an die Seite zu stellen. Wie Jehova damals vor dem schonungslosen Vernichtungsstosse, den Pharao gegen das Volk führte, es schützte, so auch in der jüngsten Vergangenheit vor den Vernichtungsplänen seiner Feinde. So erhält das alte Lied vom Schilfmeere neue Bedeutung, und der siegesfreudige Klang v. 14 (vgl. mit Ex. 15, 2), wie er triumphirend erscholl, als das Volk am Gestade die Feinde von den Thoren des Todes umschlossen sah, kommt auf's Neue zur Geltung vor den Thoren des zweiten Tempels im neuen Jerusalem. Der Tempel mit seinen Thoren ist mittlerweile vom Festzuge erreicht worden. Angesichts des zu weihenden Gesammtheiligthumes fordern darum die Glieder des Weihefestzuges auf: "Oeffnet mir die Thore der Gerechtigkeit, dass ich durch sie einziehe!" v. 19. Die den Festzug empfangende Gemeinde antwortet mit v. 20 und knüpft an die freudige Heilsthatsache der Gegenwart ihren Dank für die Demüthigung der vorigen Zeiten wie für die wunderbare dermalige Erhebung (vv. 21-23). Eine Demüthigung muss die Gemeinde darin erkennen (v. 21), dass den neuen Tempel nicht die Pracht des salomonischen schmückt (vgl. Esr. 3, 12. Hagg. 2, 3), eine wunderbare providentielle Fügung muss sie aber darin (v. 23) verehren, dass "ein Stein, welchen die Bauleute geringschätzten, ihr zum Schlusseckstein ראש פנה), d. i. der zuoberst befindliche, den Bau abschliessende Zinnenstein, wie אכן הראשה Sach. 4, 7) geworden ist" v. 22. Der demüthigende Gedanke an die Unscheinbarkeit des nenen Tempels (v. 21) wird v. 22° weiter ausgeführt in einem Bilde, das von einem tagtäglichen Vorkommniss beim Tempelbau hergenommen ist, da die Bauleute die im Vergleich mit den kostbaren Bausteinen des salomonischen Tempels (1 Reg. 7, 9-11) ärmlicheren, geringeren Bausteine des neuen Tempels verächtlich ansahen und wol oft als untauglich bei Seite warfen. Serubabel, der fürstliche Baumeister des neuen Tempels, wählte aber gerade einen solchen geringschätzig behandelten Stein, um mit ihm als Hauptschlussstein den heiligen Bau zu schliessen, um

dadurch wie in einem Gleichniss die Wahrheit zu veranschaulichen, dass das kleine unscheinbare Israel, welches die heidnischen Weltmächte (die Gründer grosser Reiche) geringschätzig bei Seite stossen, dennoch für das grosse Gottesreich den Hauptschlusseckstein bilden solle. So vereinigt sich die symbolische Fassung mit der streng grammatisch-historischen Auslegung. Nicht nur der Context des Psalmen, sondern auch die Parallelstellen aus den gleichzeitigen nachexilisch-prophetischen Schriften sind dieser Erklärung günstig, vgl. Sach. 3, 9. 4, 7 ff. Was Sacharja weissagte, dass Serubabel alle dem heiligen Baue sich bergehoch entgegenthürmenden Hindernisse beseitigen (vgl. das schöne Bild vom Berge, der zur Ebene wird Sach. 4, 7), und wie er einst den Grundstein gelegt, so auch den Hauptschlussstein, אבן הראשה. in die Höhe führen, damit aber dem heiligen Werke gleichsam die Krone aufsetzen werde, wie dann unter Freudenjauchzen der Festgemeinde die Jubelrufe "Heil! Heil!" beim Weiheact ertönen würden (Sach. 4, 7: חן, דון, das Alles kehrt erfüllungsweise in unserem Psalmen wieder. Auch hier sind mit der Schlusssteinlegung, die vielleicht einen Weiheact bei der Tempeleinweihung bildete, die gewaltigen Hemmnisse gehoben: v. 22. Auch hier ertönt Festjubel: v. 24, erklingen Weiherufe und Heilrufe: v. 25 ("Ωσαννά") und Weihegebet: v. 26, das im feierlichen Rhythmus jambischer Trimeter dahinrauscht. Mittlerweile ist man mit den Festopferthieren (v. 27: 37 collective in gleicher Bedeutung wie Mal. 2, 3. Ex. 23, 18) in den Priestervorhof eingetreten, dessen Räume die Schaaren der Hekatomben kaum zu fassen vermögen. Die heilige Opferhandlung soll beginnen. Aber wegen der ungeheuren Schaaren von Opferthieren (nach Esr. 6, 17 im Ganzen 712 Stück) machte sich das Anbinden derselben "bis an die Hörner des Altares" nöthig. Dies der Erklärungsgrund zu dem Aufrufe der Gemeinde an die opfernden Priester: v. 27. Mit den Wechselchören zwischen Festzug: v. 28 und Gemeinde: v. 29 verklingt der gewaltige Festhymnus in dem Hodu, mit dem er eröffnet ward.

Weil der soeben nachgewiesene innere Gang des Festhymnus das Bestehen des neuen Tempelgebäudes, besonders wegen vv. 19. 20 und sonstiger im Context liegender Merkmale, nicht blos die gelegten Fundamente, zur Voraussetzung hat, so können wir, wenn Esra an der schon früher besprochenen Stelle cap. 3,

vv. 10. 11 den 118. Psalmen als Festlied für die Feier der Grundsteinlegung in Anspruch nähme, diese Auffassung des chronistischen Darstellers nicht für die richtige halten. Aber es ist durchaus keine so ausgemachte Sache, dass Esra, wie Hengstenberg annimmt, ausschliesslich diesen 118. Psalmen a. a. O. gemeint hat. Die Anführung bei Esra lässt - wie oben ausführlich von uns nachgewiesen - nur im Allgemeinen auf einen Festhymnus mit Wechselchören, der das schon ältere liturgische Thema des "Hodu Jahveh etc." zum Grundton hat, schliessen, und mit gleichem Rechte kann behauptet werden, Esra a. a. O. habe den 136. Psalmen angedeutet. Ist aber unser Nachweis richtig, dass Ps. 118 auf die Tempelweihe zu beziehen sei, so ist die zeitgeschichtliche Beziehung des 136. Psalmen auf die Grundsteinlegungsfeier unstatthaft (die von Esra c. 3 möglicher Weise genommene Beziehung auf diesen oder den 118. Psalmen bleibt trotzdem nicht ausgeschlossen). Dies ergiebt sich aus folgenden Erwägungen: Beachtet man, wie Ps. 136 eine grössere Stelle (vv. 17-22) mit wörtlicher Uebereinstimmung aus Ps. 135 (vv. 10-12) entlehnt, wie überhaupt dieser 136. Psalm füglich als erweiternde Bearbeitung seines Vorgängers betrachtet werden kann, so wird man an der zeitgeschichtlichen Priorität des 135. Psalmen keine Zweifel hegen. Nun wurde aber dieser 135. Psalm um seiner musivischen Stylart willen als jünger denn der 115. Psalm nachgewiesen, aus dem er vieles wörtlich entlehnt (vgl. Pss. 135, 6 aus 115, 3; 135, 15-17 aus 115, 4-6; 135, 18 aus 115, 8; 135, 19 aus 115, 12b. 13a). Ps. 115 stammt aber nach dem oben Ausgeführten aus der Zeit des Tempelbaues nach der Grundsteinlegung, als die Zeit der ersten Liebe für den Bau vorüber, und die Drangsalszeit angebrochen war, in welcher man vom persischen Belagerungsheere Schmach erfuhr - denn aus solcher Situation erklärte sich gleich der Beginn des 115. Psalmen -, genauer nach der achtehalbjährigen Regierungszeit des Cambyses (der Esr. 4, 6 Ahasveros genannt wird), dem der Tempelbau verdächtigt ward laut Esr. 4, 6, und während des kurzen Interregnum des Pseudosmerdis (Esr. 4, 7 Artaxerxes genannt), der den Tempelbau sistirte, aber noch vor dem zweiten Jahre der Herrschaft des Darius, d. i. vor 519, seit welcher Zeit die feindseligen Massnahmen gegen den Tempelbau, um deren Abwendung der 115. Psalm bittet, aufhörten. Somit muss der vom 115. Psalmen abhängige 135. Psalm nach dieser Zeit verfasst sein, und zwar nicht so bald darauf, weil der Dichter, welcher den 115. Psalmen zur Bildung eines neuen Liedes im Musivstyle entlehnungsweise verwerthete, bereits die ganze aus einer Particularsammlung erwachsene Liederreihe der Hallelujah-Psalmen 113-118 dem heiligen Liederbuche einverleibt vorfinden musste, ehe er compilatorischen Gebrauch von einem einzelnen Liede machen Eine geraume Zeit verstrich aber zwischen Abfassung und redactioneller Zusammenordnung, und wiederum eine gewisse Frist zwischen Diaskeuase und zwischen entlehnungsweiser Verwendung des Schriftstückes durch jüngere Hand. Eine weitere Folge ist, dass der mit Rücksichtnahme auf den 135. Psalmen verfasste 136. Psalm noch später wird gedichtet sein müssen, so dass seine Entstehung nicht in der serubabel-josua'schen Aera, veranlasst durch die Grundsteinlegung des Tempels, zu suchen ist, sondern wenigstens um mehrere Jahrzehende später. Aus der serubabel-josua'schen Zeit werden wir somit bis auf die esra-nehemianische herabgeführt, und Bestätigung erhält unsere Verlegung der beiden Pss. 135. 136 in dieses Zeitalter durch einen im 135. Psalmen aufgefundenen Fingerzeig. Im 20. Verse dieses Psalmen wird nämlich neben dem "Hause Aurons" noch "das Haus Levi" unterschieden. Diese Doppelerwähnung berechtigt uns im Vergleich mit der in den früheren Pss. 115, 9-11 und 118, 2-4 gethanen einfachen Erwähnung ausschliesslich des Hauses Aaron, neben welcher sich der zweifache Aufruf als jüngere Erweiterung zu erkennen giebt, zu dem Schlusse, dass die liturgischen Verhältnisse des Tempeldienstes der serubabel-josua'schen Zeit, deren cultusbegründende Anfänge Vereinfachung der Ordnungen des levitischen Tempelcultus erheischten, in derjenigen Zeit, in welcher der 135. Psalm (ein reines Tempellied) gedichtet ward, bereits eine Erweiterung und Bereicherung erfahren hatten, wie sie sich vollkommen erklärt aus der folgenden esra-nehemianischen goldenen Aera der Priester und Leviten mit ihrem cultusausbauenden Charakter und ihren Bestrebungen. den neuen Tempel mit dem Glanze, der Mannichfaltigkeit und künstlich organisirten Gliederung des alten sionitischen Gottesdienstes zu umgeben, vgl. Esr. 8. Obgleich Ps. 136 mit seinem Vorgänger

wegen schon früher besprochener, gemeinsamer sprachlicher Eigenthümlichkeiten und wegen des liturgischen Zuschnittes, insbesondere, was das erstere betrifft, wegen des auf offenbare Stylverwandtschaft deutenden, auf gleichem syntaktischen Gebrauche fussenden Wechsels von attributiven Participien mit dem Verbum finit., das theilweise mit dem aramaisirenden w angeknüpft ist (vgl. Ps. 135, 7 sowie vv. 8. 10 mit Ps. 136, 4. 5. 6 u. ff. sowie mit v. 23), die grösste Gleichartigkeit des formellen Gepräges verräth, auch mit ihm in gewissem inneren Zusammenhange steht, dürfen wir doch beide Lieder nicht einem und demselben Verfasser zuschreiben, deshalb, weil ein und derselbe Dichter schwerlich eines seiner eigenen früheren Schriftstücke so wörtlich ausschreiben wird, wie es hier geschehen. Doch wird Ps. 136 als Hodu zum vorhergehenden Hallel in gleiches auch zeitliches Verhältniss sich stellend wie Ps. 118 zu seinen Hallelujah-Vorläufern wegen des gemeinsamen gottesdienstlichen und levitischen Charakters nicht viel später anzusetzen sein. Ob Ps. 136 sammt seinem Vorläufer aus einer besonderen geschichtlichen Veranlassung hervorgegangen sei, lässt sich aus dem Inhalte allgemein hymnologischer Art (Ps. 136 feiert von vv. 2-9 Gottes Schöpfergrösse, von vv. 10-24 seine Erlöserliebe in der Gnadenführung seines Volkes, v. 25 seine Erhalterfürsorge) nicht mehr erkennen.

Deutlichere Spuren des historischen Hintergrundes tragen die letzten Psalmen der ganzen Sammlung an sich. Sämmtliche Psalmen 146-150 sind ihrem Inhalte wie ihrer liturgischen Fassung nach reine Tempellieder, in's Leben gerufen von freudigen Ereignissen aus der Geschichte der esra-nehemianischen Zeit, welche zu feiern und zu weihen der Tempelpoesie heilige Bestimmung war. Zum Belege dienen Stellen wie Ps. 146, 3. 4 (vgl. mit Esr. 4), wo der Dichter aus den Erfahrungen der Gunst und Ungunst persischer Herrscher Grund und Veranlassung schöpft, vom Vertrauen auf Fürsten abzurathen und auf die Hinfälligkeit ihrer Entwürfe hinzuweisen, wozu insbesondere die Erinnerung an die den Juden günstigen Pläne des grossen Cyrus, die mit ihm selbst zu Grabe getragen wurden, veranlassen konnte. Die Erwähnung ferner eines errungenen Sieges Ps. 149, 4, der Siegesjubel der Kämpfer im Lager die kampfbereit unter Waffen

bleiben v. 6, und an weitere Ausbeutung des Sieges denken vv. 7. 8 (vgl. mit Nehem. 4, 1 ff. 7. 15, auch cap. 6), lässt sich mit einzelnen Vorkommnissen und Vorgängen während der kleineren Kämpfe mit den heidnischen Nachbarvölkern, wie sie Nehemia erzählt, in Einklang bringen. Dies hat Dillmann bereits nachgewiesen in seiner trefflichen Abhandlung "Ueber d. Bildung der Sammlung heiliger Schriften des A. T." (Jahrbb. für deutsche Theol. III. 3. Jahrg. 1858. S. 467 ff.). Wo wir, wie bei Ps. 148, den das Lied hervorrufenden geschichtlichen Einzelvorgang nicht mehr erforschen können, verzichten wir lieber auf den Nachweis historischer Beziehung, als denselben auf haltlose Hypothesen zu gründen. Möglich, dass der gesammte Schlusscyklus der Pss. 147-150 auf die Feierlichkeiten bei der Einweihung der vollendeten Ringmauer zur Zeit Nehemia's (vgl. Nehem. 12, 27-45) gedichtet worden ist, jedenfalls lassen sich die im 147. Psalmen enthaltenen Einzelzüge zu einem Gesammtbilde vereinigen, welches demjenigen Gemälde entspricht, das Nehemia (Nehem. 12, 27-45) von jener Mauerweihe entwirft, vgl. insbesondere Ps. 147,2, wo das Festthema an die Spitze gestellt ist, ferner Ps. 147, 13 wegen der in die Mauern gefügten Thore, die mit Riegeln versehen waren (בריחי שער וגר') und mit Thorhütern besetzt wurden laut Nehem. 7, 1-4. Auch nach Delitzsch ist es überwiegend wahrscheinlich, dass der 147. Psalm zu den Psalmen jenes Mauer-Chanukka-Festes gehört (Delitzsch, Commentar üb. d. Ps. 1860. II. S. 348), und auch Keil, Ewald, Dillmann, Zunz u. A. sind wenigstens für nehemianische Abfassungszeit im Allgemeinen.

Die drei alphabetischen Psalmen 111. 112 und 145, wegen sprachlicher Verwandtschaft, wie oben gezeigt, auf eine Linie gehörig, sind einem zu Nehemia's Zeit lebenden Dichter zuzuschreiben. Diese Annahme gewinnt an Wahrscheinlichkeit durch die Vergleichung der zu dieser Zeit herrschenden culturhistorischen Zustände und sittlichen wie religiösen Anschauungen mit denen, wie sie den poetischen Goldgrund dieser Lieder durchziehen. Der Schluss des 111. Psalmen (v. 10) ist Schibbolet der Lebensphilosophie jener esra-nehemianischen Zeit, in welcher sich für die die הכמה suchende Forschung eine neue Schulsprache zu bilden begann, wie das Buch Kohelet zeigt, und Nehemia's

religiöse Weltanschauung selbst prägt sich in jenem Schlusswort des Psalmen aus (vgl. Nehem. 5, 9. 15 u. a., auch Mal. 1, 6. 2, 5). Der ganze 112. Psalm ist ebenfalls ein treuer Sittenspiegel der esra-nehemianischen Aera. Es liegt nahe, dass der Dichter eine grosse sittenreine Persönlichkeit seiner Zeit zum Typus für seine Darstellung aus dem Leben herausgriff, wie dem Spruchdichter des alphabetischen Maschal Prov. 31, 10-31 gewiss eine durch Frauentugend hervorleuchtende Hebräerin seiner Tage zum Musterbilde seiner Schilderung diente. Ich glaube nicht fehlzugreifen, wenn ich in dem gottesfürchtigen Verehrer des Gesetzes (Ps. 112, 1 vgl. mit Nehem. 8, 1-18), dem reichbegüterten (Ps. 112, 3 vgl. mit Nehem. 5, 14-18), freigebigen und mildthätigen Frommen (Ps. 112, 5. 9 vgl. mit Nehem. 5, 10. 8, 10 ff.), dem Manne furchtlosen, unerschrockenen Herzens und festen Muthes (Ps. 112, 7. 8 vgl. mit Nehem. 4, 14; besonders 6, 10-13), über dessen wachsendes Ansehen und dessen Ehre (Ps. 112, 9) scheelsüchtige Feinde in boshaftem Neide sich fast zu Tode ärgern (Ps. 112, 10 vgl. mit Nehem. 2, 10. 4, 1), das Charakterbild des edlen Nehemia selbst, auf welches nur der alttestamentliche Geist der Vergeltungslehre einen Schatten wirft (Ps. 112, 8b vgl. mit Nehem. 4, 4. 5. 6, 14), gezeichnet finde: eine sittliche Lichtgestalt zum Vorbild den wohlhabenden, aber in Genusssucht versunkenen Zeitgenossen hingestellt, ein zweiter Elia, der in einem Zeitalter zunehmender Verarmung und Sittenlosigkeit (Nehem. 5, 1-5) mit heiligem Ernste und mit der edelsten Uneigennützigkeit dem einreissenden Verderben entgegentrat (Nehem. 5, 6-13).

Dass Ps. 145 in dieselbe Zeit zu verweisen sei, schliessen wir nicht nur aus den oben behandelten mannichfachen sprachlichen Berührungen mit den in dieselbe esra-nehemianische Aera gehörigen Nachfolgern (vgl. Ps. 145, 14 mit 146, 8; 145, 15 mit 146, 5. 7 und 147, 9; 145, 20. 21 mit 146, 9. 10), sondern auch aus der Gleichartigkeit dichterischer Anschauung, die ihn auf gleiche Verwandtschaftslinie stellt mit dem ebenfalls alphabetischen Ps. 111. Wie dieser verherrlicht auch Ps. 145 Jehova's Grösse in seinen "Werken" (Ps. 111, 3. 6. 7 vgl. mit 145, 4. 10), seine "Wunderthaten" (Ps. 111, 4 vgl. mit 145, 5), seine "Gerechtigkeit" (Ps. 111, 3 vgl. mit 145, 7), seine "Gnade und Barmherzigkeit" (Ps. 111, 3 vgl. mit 145, 7), seine "Gnade und Barmherzigkeit" (Ps.

111, 4 vgl. mit 145, 8), seine "Güte, mit der er die ihn Fürchtenden sättigt" (Ps. 111, 5 vgl. mit 145, 15..19) und alle diese Eigenschaften in Hinsicht auf ihre und der göttlichen Herrschaft ewige Dauer (Ps. 111, 8. 9 vgl. mit 145, 13).

Zu den Pss. 111. 112 und 145 kommt 119 als vierter alphabetischer Psalm des fünften Buches, tritt aber durch das Bestreben mehr künstelnder, weil zusammengesetzterer alphabetischer Anordnung jenen ersten beiden näher, als dem 145. Psalmen. Inhaltlich betrachtet verräth der Psalm eine Abfassungszeit, in der man für das in der Gegenwart mangelnde lebendige Wort der Gottesoffenbarung durch der Propheten Mund Ersatz suchte in dem geschriebenen Gesetzesbuche, an dessen Buchstaben, als an die erstarrte Form lebendig flüssiger Lehre, das religiöse Gefühl mit rührender Innigkeit und Einfalt sich insbesondere seit Esra's letzten Zeiten anklammert. Dieser gesetzliche Zug macht sich schon merklich in der Schrift des letzten Propheten (vgl. Mal. 3, 14 ff., 2, 6 ff., 4, 4) im neuen Jerusalem. Der int 119. Psalmen scharf ausgeprägte Gegensatz zwischen einer der Jehovareligion feindlichen weltlichen Regierung zu der göttlichen im Gesetze sich offenbarenden Herrschaft (vgl. vv. 23. 46..161) sowie der zwischen der Partei übermüthiger Lästerer und nationaler Feinde (vv. 42. 51. 61. 69. 78 u. a.) und frommer Verehrer Jehova's (vv. 74. 79 u. a.), wie andererseits zwischen der Partei "ahtrünniger, treuloser, bundesbrüchiger Judäer", die der Dichter allerdings nicht geradezu "Apostaten" פשעים nennt, wie Ps. 51, 15, aber doch in allen Stücken so schildert (vgl. insbesondere v. 158 mit vv. 21. 53. 70. 150), und den ,, Gesetzesfreunden" (v. 165 u. a.), deren Genosse der Dichter ist laut v. 63 (vgl. mit vv. 163. 167), sind zwar auch Grundzüge der makkabäischen Zeiten, doch nicht dieser ausschliesslich, sondern auch schon der Ausgänge der persischen Oberherrschaft. In den geschichtlichen Verhältnissen. in den sittlichen und religiösen Anschauungen, in den politischen Zuständen dieser Zeit wurzelt der Psalm. Denn betrachten wir alle Einzelzüge jener letzten Zeiten des neuen Jehovareiches im persischen Weltreiche tiefer: das persische Satrapenwesen, über dessen gewaltthätige Willkür in dem mit unserem Psalmen ziemlich gleichzeitigen B. Kohelet (c. 10, v. 7) Klage geführt wird, und welches den Hass gegen Persien erzeugte, wie er in dem wahr-

scheinlich nicht vor dem Ende der Perserherrschaft geschriebenen kleinen Buche Esther als charakteristischer Grundzug der Gesinnung der heidenfeindlichen, dem Jehovacultus und den Sitten der alten Religion standhaft anhangenden Judäerpartei bis zum leidenschaftlich glühenden Auflodern und zur Mordlust sich steigernd geschildert wird; ferner die jener persischen Satrapenherrschaft freundliche judäische Partei, bezeugt von Josephus (Antiqq. XI, 7, 1), die der Väter Glauben verläugnend die treuen Anhänger des Gesetzes verfolgte; die Drangsale, in welche in Folge der gegen Ochus unternommenen, verunglückten Empörung, wie die Juden überhaupt (vgl. Euseb. chron. II. p. 221. G. Syncell. chron. I. p. 486. Solini Memor. od. Polyhist. c. 44. Orosii hist. 3, 7), so wol insbesondere die der Hofgunst fernstehende Partei der standhaften Jehovaverehrer geriethen; die harten Misshandlungen, welche in jener Zeit die in Gefangenschaft fortgeführten Juden - und im Gefängniss sitzt nach v. 83 vielleicht auch der Dichter des 119. Psalmen mit Todesgedanken v. 84 beschäftigt - von den persischen Satrapen und Königen zu erdulden hatten (vgl. Hekat. bei Joseph. c. Apion. 1, 22. p. 456 mit Ps. 119, 23. 46. 161), so gewinnen wir ein vollständiges Gesammtbild derjenigen historischen Zustände, welche der 119. Psalm voraussetzt und in deren Darlegung er sich bewegt. Somit dürften wir nicht zu weit vom Wahren abirren, wenn wir das Ende der persischen oder den Anfang der griechischen Herrschaft als Abfassungszeit des Liedes bezeichnen. Die richtige sprachgeschichtliche Betrachtung und das ästhetische Verständniss des Psalmen führt zu demselben Resultate. Mit seinem monoton, ohne idealen Schwung der Rede in dem immer gleichen Geleis des Gesetzes, der Lehre, der Gebote, Befehle, Satzungen u. s. w. sich schwerfällig fortbewegenden Gedankengange, mit seinem didaktisch trockenen Toue, der am deutlichsten zeigt, wie das Lied nicht aus dem unmittelbaren lebendigen Herzensdrange geboren, sondern von der Absicht, andere zu belehren, erzeugt ist, repräsentirt dieser Psalm die aussterbende althebräische Psalmodie in ihren letzten Ausläufern. Der warme, frische Strom lyrischer Empfindungen und Stimmungen, wie er einst in freiere, ungekünstelte Hymnenformen sich ergossen hatte, verkühlte sich damals in Reflexionen, die, in künstliche Formen

gezwängt, als Kettenreihe von Sprüchen auf dem Wege sinuender Betrachtung gewonnene Wahrheiten zur Beherzigung vortrugen. Dieses lehrhafte, höheren lyrischen Schwunges entkleidete Gepräge im Verein mit der den ganzen Psalmen beherrschenden Denk-, Fühl- und Anschaungsweise verträgt sich vollkommen mit der Art desjenigen Schriftthums, wie es in den auf die esra-nehemianische Aera folgenden Zeiten sich gestaltete.

Die auf diesen 119. Psalmen folgenden 15 sogenannten Stufenpsalmen bilden einen Liedercyklus von unzertrennlicher historischer Einheit. Mag die jedem einzelnen Psalmen zukommende Benennung שיר המעלות und einmal שיר למעלות (Ps. 121) von dem in einem jeden dieser kurzen geflügelten Lieder wahrnehmbaren, in manchen (wie Pss. 121. 124. 126) schärfer hervortretenden, in manchen (wie Pss. 125. 127. 132) mehr zurücktretenden, aber doch nicht ganz zu vermissenden "stufenweise fortschreitenden Gedankenrhythmus" herrühren, wie diese Gattung des Rhythmus auch sonst, z. B. im Deborahliede (Jud. 5, 3. 5. 6. 7) und Jes. 17, 12 ff. 26, 1-11 uns begegnet - denn es liegt der Schlüssel zum Verständniss des מעלות der Ueberschrift ohne Zweifel in dieser von Gesenius zuerst nachgewiesenen Kunstform, nach welcher ein Ausdruck oder Gedanke, der den Schluss der einen Versstufe oder Strophe bildet, als Basis der neuen Versstufe oder Strophe benutzt, und so durch Wiederaufnahme (πλοχή und ἐπιπλοχή) eines vorhergehenden Wortes oder Gedankens ein terrassen- oder staffelförmiges Aufsteigen des Versbaues und der Gedankenbewegung erzielt wird -, die 15 Lieder bilden ein in sich geschlossenes fünfzehntheiliges Ganzes, gleichsam eine fünfzehnsprossige Leiter, mit innerem, stufenweise aufsteigenden Fortschritte der lyrischen Töne und Empfindungen von der untersten Stufe des Schmerzes und der angstvoll flehenden Sehnsucht nach Zion bis zur höchsten Staffel der Freude in Zion, welcher Fortschritt lyrischer Art mit dem geschichtlichen Fortschritte der den historischen Hintergrund dieser Lieder bildenden Ereigmisse, Erlebnisse, Begebenheiten von der letzten Zeit während des Exiles bis zur Erbanung des zweiten Tempels Hand in Hand geht. Hinsichtlich des historischen Fortschrittes, den diese Lieder wiederspiegeln, ist ein stufenweises Aufsteigen in der Einordnung von je vier, fünf und sechs Liedern in die drei

Hauptzeitsphären mit ihren Wendepunkten: Exilesendschaft, Heimkehr nach Zion und Wiederanbau darin unverkennbar, dass der erste Zeitraum in vierstufiger Liedergruppe (Pss. 120-123 aus der Zeit des Exiles), der zweite Zeitraum in fünfstufiger (Pss. 124-128 aus der ersten Zeit der Rückkehr), der dritte Zeitraum in sechsstufiger Gruppe (Pss. 129-134 aus der Zeit des Tempelbaues bis zu dessen Abschluss) in stufenweise anschwellender Weise durchschritten wird. Denn das lehrt der innere Gedankengang und Zusammenhang der Stufenlieder unter einander. ersten vier Psalmen sind im Exil entstanden. Es weilt der Dichter als Fremdling bei Meschech und unter Qedars Zelten (Ps. 120, 5). Ps. 121 bekundet die zarteste, innigste Sehnsucht nach der Zionsheimath mit ihren Bergen; solche Sehnsucht aber treibt zum Gebet um Segen für Ausgang und Eingang: v. 8. Sehnsucht wird mächtiger noch, wenn sich der Dichter die alten Festwallfahrtsbilder vergegenwärtigt, wie, wenn das Ziel erreicht war, die Füsse wie festgebannt standen in den Thoren der heiligen Stadt: Ps. 122, 2. Unverlöschlich sind solche heilige Augenblicke und Eindrücke aus früher Jugend dem Dichter, und die Erinnerung daran, wie freudig sein Herz schlug, als die Festpilger einst den Knaben mit den Worten Ps. 122, 1 zur Wallfahrt zum Tempel einluden, verleiht auch noch dem Greise, der fern vom Zionstempel auf fremder Erde wohnt, jugendliche Begeisterung, dass er mit den frischesten Farben das Bild der heiligen Gottesstadt vor seine Seele malt und seinen Liebes- und Friedensgruss vv. 6-9 ihr entbietet. Die Gegenwart mit der herben Wirklichkeit des Exiles wirft aber auf solche sonnenhelle Bilder der Vergangenheit mit ihren süssen Erinnerungen trübe Schatten. Ps. 123 sendet darum der Dichter noch einen Sehnsuchtsblick, noch einen Erlösungsseufzer zum Herrn, dem Sklaven sich vergleichend, der mit gespannter Aufmerksamkeit des befreienden Winkes seines Gebieters gewärtig um Erlösung aus den Sklavenketten flehet. Dies Bild ist neu in seiner Art und verdankt gewiss sein Entstehen dem Leben im Exile, dessen Knechtschaftsgestalt es veranschaulicht. Die nächstfolgenden fünf Psalmen 124-128 sind aus der ersten Zeit der Heimkehr. Die Sklavenketten, in denen das Volk nach Ps. 123 noch schmachtete, sind Ps. 124, 7 zerrissen. Daher erhebt sich der Dichter des 125. Psalmen zu kühnem Gottvertrauen

(v. 1) mitten unter den Drangsalen der ersten Zeit des Wiederanbaues, da die Samariter die krummen Bahnen der heimtückischen Anklage gingen (Ps. 125, 5) und der Druck der Herrschaft jener persischen Grossen, welche die Samariter unterstützten (Esr. 4), schwer auf der noch schwachen ersten Ansiedelung lastete (Ps. 125, 3). Kraft und heiligen Muth, allen Stürmen der Zeit voll Zuversicht die Stirn zu bieten (vgl. Ps. 126, 4-6), verleiht die noch mächtig in aller Herzen lebende Erinnerung an jene selige Freudenstunde der Erlösung (vv. 1 - 3). Der neue Anbau, dessen erste Anfänge unter Thränen und Noth begründet worden waren, wird fröhlich gedeihen (dieser Gedanke eingekleidet in das ergreifend schöne Bild Ps. 126, 5. 6). Nur müssen sich alle der göttlichen Obhut getrösten (Ps. 127, 1. 2), nicht bei den gegenwärtig auf Begründung des eigenen Hauswesens gerichteten Bestrebungen (vgl. Hagg. 1, 2-4. 2, 12 ff.) durch menschliche Betriebsamkeit und allzu ängstliches Sorgen und Abmühen (Ps. 127, 2) den Neubau erzwingen wollen. Gott allein ist der Begründer des neuen Haus- und Familienlebens, dessen Stütze kräftige Söhne sind (Ps. 127, 3-5), von dessen blühendem Wohlstand der 128. Psalm ein liebliches εἰδύλλιον entwirft.

Die letzten sechs Stufenpsalmen 129-134 tragen Kennzeichen ihrer Entstehung während der Zeit des Tempelbaues bis zu dessen Vollendung an sich. Ps. 129 deutet mit den "Zionshassern" v. 5 entweder auf die feindseligen Samariter oder die feindlich gesinnten persischen Beamten in Samarien (vgl. Esr. 4, 7-24). Ps. 130 ist ein Angstruf zu einer Zeit, da sich die Situation bedeutend verschlimmert haben musste, wol in Folge der durch das umlagernde Perserheer (Esr. 4, 23) verursachten Nothstände, da in Folge früheren Misswachses Hungersnoth und Theuerung ausbrach (vgl. Hagg. 1, 5-11. 2, 18. Sach. 8, 12 f.), daher angstvolles Warten und Harren auf Jehova's Hilfe (Ps. 130, 1. 5 ff.), doch nicht zu ungeduldigem Ungestüm sich steigernd, sondern alle hohen Erwartungen massvoll demüthig herabstimmend Ps. 131, 1, in ruhiger Ergebung und Stille zu Gott (vv. 2. 3). Solch geduldiges Ausharren wird gekrönt. Ein neuer Tempel ist gegründet (Ps. 132, 7-9) zu Gottes bleibendem Wohnsitz (v. 13 ff.), um welchen sich in brüderlicher Eintracht (Ps. 133) die Gemeinde der neuen Niederlassung schaart, in welchem die Priester bereit stehen sollen (Ps. 134) zu ewigem (auch zur Nachtzeit anhaltenden v. 1) Dienste.

Der dargelegte innere Gedankenfortschritt rechtfertigt unsere Annahme, uach der diese lieblichen Gesänge sowohl hinsichtlich des lyrischen Stoffausschnittes eine Gradation der Empfindungen, als auch hinsichtlich des behandelten historischen Stoffes eine Stufenleiter bilden in dreifachem Fortschritt von einer Stufenabtheilung mit vier Liedern (Pss. 120-123) aufsteigend zu einer mit fünf (Pss. 124-128), und von einer Stufenabtheilung mit fünf Liedern (Pss. 124-128) aufsteigend zu einer solchen mit sechs (Pss. 129-134). Daraus ergiebt sich zugleich der organische Zusammenhang und die Einheit dieser Stufenpsalmen, welche ihre Abstammung von Einem Verfasser wahrscheinlich macht.

Vor allem aber ist aus jenem die ganze kleine Sammlung beherrschenden einheitlichen Gedankenfortschritte, der chronologisch betrachtet dem geschichtlichen Gange der Zeitverhältnisse seit Ende des Exiles bis zur Vollendung des zweiten Tempels (also von 538 bis 516) ungezwungen sich anschmiegt, die Bildungsweise und Entstehungszeit der Stufenpsalmen ersichtlich, und so gewinnen wir, wenn wir nur auf exegetisch prüfendem Wege dem Wortverständniss jener 15 Lieder gerecht werden, auf Grund dessen wir zu dem wahren geschichtlichen Verständniss gelangen, ein neues wichtiges Zeugniss bei unserer Erörterung der Abfassungszeit des Psalterium, dessen Bedeutung schon Thenius würdigte in seiner Abhandlung: Das Zeugniss der Stufenlieder bei der Untersuchung über die Abfassungszeit der Pss. (Stud. u. Krit. 1854. III. S. 645-652). Doch lässt sich die Thenius'sche Auffassung der Stufenlieder als "Stationenlieder" mit dem richtigen historischen Verständniss, wie es von uns nachgewiesen wurde, nicht wohl vereinigen, wie dieselbe auch in dem Wortbegriffe von מעלות, dem der Sinn von "Stationen" fremd ist, keinen sprachlichen Anhaltepunkt findet.

Wie also in den an den Anfang des fünften Buches gestellten Gruppen der Pss. 107-109. 111-118, sowie in dieses Buches Schlusspsalmen 144-150, wie ferner in der Psalmenreihe 135. 136. 137. 138. 139, so kann auch in dem von den zuletzt erörterten Stufenpsalmen gebildeten mittleren Kerne (Pss. 120-134) nichts Zwingendes weder nach Form noch nach Inhalt gefunden

werden, was auf spätere Abfassung als zu den letzten Zeiten der esra-nehemianischen Aera mit Nothwendigkeit hinwiese. Ja, ein grosser Theil der Lieder, die wir in den Bereich unserer Prüfung zogen, fällt noch vor jene Zeit in die serubabel-josua'sche Aera (Pss. 109. 113—118. 138. 139), ein Theil noch früher in die Zeit des Exiles (Pss. 120. 121. 122. 123. 137). Nur einen einzigen Psalmen, den 119ten, waren wir genöthigt, als Erzeugniss noch jüngerer als esra-nehemianischer Zeit anzusehen, doch rieth die Untersuchung, auch ihn nicht tiefer herunterzurücken, als in die ersten Zeiten der griechischen Herrschaft.

Nur wenige Lieder des fünften Buches blieben von einer eingehenderen Besprechung des Zeitalters ausgeschlossen, es waren die Pss. 140-143 und 110. Es erübrigt, hinsichtlich ihrer den Nachweis der muthmasslichen Entstehungszeit zu führen.

Die Pss. 140-143 sind nicht nur sprachlich eng verflochten (vgl. Pss. 140, 7. 141, 1. 142, 2. 143, 1 wegen gleicher Wortwahl bei Formulirung der Anrede; Ps. 142, 4 mit 143, 4 wegen בהתעםק עלי רוחי , Ps. 142, 8 mit 143, 11 wegen gleichen Ausdruckes; Ps. 140, 5. 6 mit 141, 9 und 142, 4 wegen Verwendung gleichen vom Jagdleben entlehnten Bildes; ferner 142, 7 mit 143, 9 und 140, 2; 140, 3 mit 141, 5 wegen רעות; Ps. 140, 14 mit 142, 8; 142, 4 mit 143, 8), sondern greifen auch sachlich so eng in einander, bekunden eine so einheitlich den Liedercyklus beherrschende, immer gespannter werdende Situation, einen immermehr sieh steigernde innere Anfechtung bezeichnenden Fortschritt, dass sie einem und demselben Dichter zugehören werden. Dass die in diesen Psalmen angedeuteten Sachlagen sich recht wohl mit den Lebensverhältnissen David's, die Pss. 140-142 mit der absalomischen, der 143. Ps. mit der saulischen Verfolgungszeit in Einklang bringen lassen, ist nicht in Abrede zu stellen. Diese davidische Beziehung kann man zugeben, ohne dadurch zur Annahme unmittelbarer davidischer Abkunft genöthigt zu sein. Denn es könnte ja ein Dichter späterer Tage, getrieben von frischer Begeisterung für die Persönlichkeit David's, wenn er nur an der Hand der geschichtlichen Bücher und mit Hilfe der den alten Sängerkönig verherrlichenden, üppig wuchernden Tradition sich recht lebendig in seine Leidens - und Verfolgungs - Situationen versetzte, wenn er nur der altdavidischen Muse ihre Klänge feinsinnig genug ablauschte, diese Dichtungen geschaffen und der spätere Diaskeuast, der sie mit Ueberschriften versah, als Lieder David's selber angesehen haben, getäuscht von der treuen Zeichnung der aus David's Leben entnommenen Situation (vgl. besonders die Ueberschrift von Ps. 142, auch von 143 nach LXX). Könnten aber auch die in diesen vier Psalmen vielfach vorkommenden Anklänge an altdavidische Psalmen (vgl. Ps. 140, 4 mit Pss. 5, 10. 10, 7. 64, 4a; Ps. 140, 5. 6 mit 64, 6; Ps. 140, 7 mit 16, 2; 140, 8 mit 18, 40; 140, 10 mit 7, 17; 140, 11 mit 11, 6; Ps. 141, 1 mit 22, 20; 141, 8 mit 7, 2 und 25, 15; Ps. 142, 2 mit 3, 5; 142, 7 mit 17, 1. 18, 18. 31, 16; 142, 8° mit 13, 6° (Schluss); Ps. 143, 1 mit 4, 2. 5, 2; 143, 3 mit 7, 3. 10, 9. 10; 143, 6<sup>b</sup> mit 63, 2<sup>b</sup>; 143, 7 mit 27, 9 und 69, 18; 143, 7b mit 28, 1; 143, 8a mit 25, 2. 4; 143, 8<sup>b</sup> mit 25, 1; 143, 9 mit 31, 16. 59, 2; 143, 10<sup>a</sup> mit 40, 9. 6; 143, 10b mit 51, 14) - doch begegnen wir auch Reminiscenzen aus nachdavidischen Psalmen, wie besonders Ps. 143, 4 ff. vgl. 77, 4 -7. 12 - in jener Annahme uns bestärken, so steht doch ein überaus wichtiges kritisches Bedenken derselben entgegen. Jene Hypothese stützt sich nämlich auf die bedenkliche Voraussetzung, jene Psalmen seien Erzeugniss eines Dichters, der einen historischen Stoff älterer Zeit auf dem Wege künstlerischer Reflexion verarbeitend und organisirend so zum Liede gestaltete, dass er sich völlig in Stimmung und Lage David's versetzte. Wie sich nun zur Höhe dieser objectiven Gestaltungsgabe, mittels deren bei Abfassung eines Kunstwerkes das dichtende Subject sich völlig aus sich herausbegeben und in den gegebenen Stoff versenken muss, hebräische Dichter nur höchst selten erheben, so widerräth das frische, elegische Gepräge der Pss. 140-143 die Annahme dieser künstlerischen Entstehungsweise. Jene Lieder enthalten des Eigenartigen so vieles (man vgl. die zahlreichen ἄπαξ λεγόμενα: Pss. 140, 4. 9. 11. 12; 141, 3. 4. 10; 142, 8), insbesondere erscheinen die drei ersten dermassen wie aus einem frischen Gusse, dass wir erwarten: hier spricht der Dichter seine eigensten Empfindungen, seine eigenen Erfahrungen und Erlebnisse aus, versetzt sich nicht künstlich erst in fremde. Sind aber diese Lieder Offenbarungen von Selbstempfundenem, Selbstdurchlebtem, so ist jedenfalls gesünder, als jene an den gerügten Uebelständen kränkelnde Hypothese die Meinung derer, welche unmittelbar davidische Abfassung vertheidigen. Gleichwohl stossen wir auch hier auf wohlbegründete Zweifel, theils aus Anlass der Stellung dieser Psalmen unter lauter nachweislich nachexilischen, theils in Ansehung ihres im Folgenden näher zu erörternden sprachlichen Gepräges von jüngerer Färbung; denn immer bleibt die Sprachgestalt das nächste und wichtigste Erkennungsmittel, welches der Forschung sich bietet, um den Zeitraum aufzufinden, dem ein Schriftstück einzuordnen ist. Trotz der vielen obenerwähnten, den Pss. 140-143 ausschliesslich zugehörigen Spracherscheinungen finden wir in Handhabung des Wortschatzes wie der Grammatik viel Gemeinsames mit den Proverbien: vgl. Ps. 140, 5 mit Prov. 4, 17 wegen המסים; Ps. 140, 6 mit Prov. 2, 9. 4, 26 wegen מעגל, desgleichen mit Prov. 29, 5 ff. wegen מינול und מינול; Ps. 140, 9 mit Prov. 3, 13. 8, 35. 12, 2. 18, 22 wegen הפרק; Ps. 140, 12 ff. mit Prov. 12, 12 ff.; Ps. 141, 3 mit Prov. 4, 13 wegen נצרה mit Dag. dirim.; Ps. 141, 4° mit Prov. 4, 17. 23, 1. 6. 9, 5 wegen מחם für insbesondere Ps. 141, 4b mit Prov. 9, 5 wegen gleicher Construction von מוד mit ב; Ps. 141, 4ª mit Prov. 8, 4 (vgl. Jes. אנשים אושים, das nur an diesen drei Stellen für אנשים steht; Ps. 141, 5° mit Prov. 23, 35 wegen הלם; Ps. 141, 5° mit Prov. 24, 27 wegen אחר und mit folgendem Vav consec. in gleicher syntaktischer Verwendung; Ps. 141, 7 mit Prov. 8, 3 wegen לפר; Ps. 142, 4 mit Prov. 3, 17. 1, 15 wegen מרבה. Sollte in Ps. 142, 4 für אתה ידעת, wie Hitzig vermuthet, בואה החלה zu lesen sein - eine Conjectur, die sich durch Rücksichtnahme auf das parallele Versglied und das in seinem Wortsinne hier, wie Ps. 18, 49, ganz zutreffende an nahe legt, so wäre für den Gebrauch von מעה zu vergleichen mit Ps. 142, 4 besonders Prov. 10. 17. Ferner Ps. 142, 8 vgl. mit Prov. 14, 18 wegen gleicher Hiphilform יכחירו; Ps. 143, 7 vgl. mit Prov. 1, 12 wegen gleichlautenden Schlusses: רורדי־בור. Auf gemeinsame sittliche und religiöse Grundanschauungen sind zurückzuführen: Ps. 141, 3 und Prov. 13. 3. 10, 18. 19. 17, 27. 28. 29, 11 wegen der Betonung der Schweigsamkeit und Mahnung zur Vorsicht im Reden und zu zurückhaltender Besonnenheit; Ps. 141, 4 (Schluss) und Prov. 23, 3. 6 wegen des Bildes vom Freudenmahle der Bösen; Ps. 141 5 und Prov. 12, 26 (vgl. vv. 1. 15). 15, 5 u. a. m. wegen der dem Gebiete der הכמה zugehörigen Lehre, dass man Zucht,

die auf Liebe beruht, nicht verschmähen soll, wobei die Bemerkung wichtig, dass nicht nur von der Zucht Gottes solche heilsame (שמן ראש in Ps. 141, 5 genannte) Frucht erwartet wird (wie Prov. 3, 11. 12 u. a.), sondern selbst von der wohlmeinenden Rüge eines gerechten Menschen; Ps. 141, 6b und Prov. 15, 26. 16, 24. 22, 11 wegen der Holdseligkeit der Rede, dagegen Ps. 140, 4. 10. 12 und Prov. 10, 6. 14. 12, 13. 19. 13, 3. 18, 6 ff. wegen Sünde der Zunge (besonders Verläumdung). Hieraus folgt, dass die Pss. 140-143 Geist und Lehre der dem Geistesboden der הכמה entspriessenden sittlichen Anschauung bereits verarbeiten. Doch wagen wir nicht auf Grund dieser Thatsache auf Priorität der Proverbien zu schliessen, zumal manche, freilich erst den jüngsten Spruchsammlungen angehörige Sprüche, wie Prov. 26, 27 aus Ps. 7, 16. 17°; Prov. 28, 13 ff. mit freier Benutzung von Ps. 32, 1 ff.; Prov. 30, 5 wörtlich aus Ps. 18, 31 u. a. beweisen, ihre Wahrheiten aus älteren Psalmen schöpfen. Wohl aber sind wir berechtigt, auf Grund der dargelegten, den Proverbien mit unseren vier Psalmen gemeinsamen sprachlichen Erscheinungen und sittlichen wie religiösen Anschauungen auf ziemlich gleichzeitige Zustände und culturhistorische Sachlagen zu schließen, nämlich auf Zeiten des Verfalles der Sitten und der Verwirrung des öffentlichen Rechtszustandes: Pss. 140, 13. 141, 4 vgl. mit Prov. 24, 11; auf Verübung von Gewaltthat: Pss. 140, 5. 12. 141, 6. 142, 7. 143, 3. 9 vgl. mit Prov. 1, 11 ff.; auf heimliche Ränke gegen die Jehovatreuen: Pss. 140, 4. 5. 6. 141, 9. 10. 142, 4 vgl. mit Prov. 2, 12 ff. 24, 15 ff. Solche und andere häufig wiederkehrende Stellen in den Proverbien in Vergleich gestellt mit den betreffenden Stellen der vier Psalmen führen auf die richtigen geschichtlichen Spuren, auf eine Zeit, da die Rechtsverhältnisse des Staates schon ganz zerrüttet waren, da die Jehovatreuen von der herrschenden abtrünnigen Hofpartei arge Verfolgungen auszustehen hatten. Da nun die Abfassungszeit auch der jüngsten Sammlungen der Proverbien schwerlich später als in die Mitte des 7. Jahrhunderts anzusetzen ist, so suchen wir billig in diesem Jahrhunderte nach dem historischen Hintergrunde der Pss. 140-143. Da stossen wir auf entsprechende Zeitlage, auf dieselben Zustände sittlicher Gesunkenheit in der Regierungszeit des Königs Manasse und der folgenden Könige bis zur babylonischen Gefangenschaft 588. Die noch in demselben Jahrhunderte weissagenden Propheten Habakuk und Zephanja entwarfen solche Sittengemälde von ihrer Zeit (vgl. Habac. 1, vv. 3. 4. 13. Zeph. 1, 5. 8 f. 3, 1-3 u. a.), wie sie für die historische Erklärung unserer Psalmen die Stelle von Scholien vertreten können. Nach Ps. 142, 8 war der Verfasser der Lieder ein hochgestellter Mann, wohl ein Fürst von der Partei der Jehovatreuen, den die abtrünnige Hofpartei, "die Männer von glatter Zunge", durch allerhand Kabalen, Ränke, boshafte Verläumdung zu fällen (Ps. 140, 4-6. 141, 9. 10. 142, 4) oder durch die Reize üppigen Freudenlebens auf ihre Seite zu locken suchen (Ps. 141, 4). Gegen solche Anfechtungen, deren Gefahren die hereinbrechende Nacht noch drohender erscheinen lässt, braucht der Dichter die Waffe des Gebetes (Ps. 141, 2. 5). Insbesondere bittet er Gott um kluge Besonnenheit und Wachsamkeit (Ps. 141, 3), die ihn befähige, die süsse Lockspeise der Gegenpartei standhaft zu verschmähen und lieber der Gerechten herbe Züchtigung über sich ergehen zu lassen (Ps. 141, 4. 5). Aber mit der wachsenden Bekenntnisstreue und Standhaftigkeit steigert sich das Feuer der Trübsal und Verfolgung. Nach Pss. 142, 8. 143, 3 muss es der Gegenpartei gelungen sein, den Dichter in Kerkerhaft zu bringen, wo ihn, den Verschmachtenden (Ps. 143, 4. 6), die Schauer des Todes umnachten (143, 7). Aber selbst in solch' trostloser Lage beseelt ihn ein freudiger Felsenglaube (143, 8 ff.), sich gründend auf eine schon Ps. 141, 7 in dunklem, dem Exegeten schwer zu enträthselnden Bilde angedeutete Hoffnung, dass aus des Todes Aussaat unsterbliches Leben hervorspriessen werde. Wenn dort der Dichter im Geiste seine Gebeine hingestreut schauet an des Hades Pforte, wenn er Ps. 141, 6 die grausame Todesart der vom Felsen Gestürzten erwähnt, führt dies auf Zeiten blutigen Martyriums, wie die Zeiten Manasse's waren, der viel unschuldiges Blut vergoss (2 Reg. 21, 16. 24, 3.4 vgl. Prov. 24, 11 ff.) und die treuen Propheten und Richter schonungsloser Verfolgungswuth preisgab. Wenn ferner der Dichter in dem Bilde von dem Bearbeiten des Ackers zur Aussaat zugleich einen Hoffnungsstrahl auf Unsterblichkeit durchschimmern lässt (Ps. 141, 7), dürfen wir hierin diejenige geschichtliche Entwickelungsstufe der Unsterblichkeitsidee auf alttestamentlichem Boden erblicken, welche die älteren davidischen und bald nach David verfassten Psalmen (wie 6, 6. 30, 10. 49, 11 ff.) noch nicht erreicht haben, auch noch nicht der 16. Psalm, in dem (vgl. v. 10) der erste keimartige Trieb der Idee lebendiger sich regt. Erst seit der Entstehung des Buches Hiob, in welchem zwar die Hoffnung auf Fortdauer nach dem Tode noch mit schweren Zweifeln ringt (vgl. 14, 7-14. 16, 18. 19 im Zusammenhang mit der Vorstellung vom Scheol 3, 13-19. 7, 7-10 u. a.), der Blick in's Jenseits aber doch sich allmählich lichtet und eine rein geistige Auffassung vom Fortleben nach der Zerstörung des Leibes sich Bahn bricht (19, 23-29), löst sich die Idee der Unsterblichkeit von dem nächtlichen Dunkel ihrer Geburtshülle. Eine höhere Stufe der Weiterbildung dieser Idee bezeichnen die prophetischen Stellen Jes. 25, 8. 26, 19. 65, 20. 66, 24 und Ezech. 37, 1-14, aus welchen Stellen freilich zunächst immer nur ein körperliches Fortleben nach dem Tode, eine Auferstehung des Fleisches, zu erschliessen ist. Zur Anschauung rein geistiger Fortdauer verklärte sich die Idee im B. Kohelet (12, 7). Da gewann sie zuerst dogmatisches Gepräge, galt aber dem Zweifler als Problem 2, 14 ff. 3, 18-21. 5, 19. 6, 6. 8, 7. 9, 2-10. 12. 10, 14. Eine Stufe noch späterer begrifflicher Durchbildung und Erweiterung dieser Lehre stellt die einer schwärmerischen Auffassung derselben günstige (vgl. besonders 2 Macc. 12, 43-46) Makkabäerzeit dar, vgl. Dan. 12, 1-3. 13. Psalter. Sal. 3, 16. Wie die Idee in unserem 141. Psalmen auftritt, gehört sie weder in diese jüngste Entwickelungsperiode der makkabäischen Zeit, noch überhaupt in die nachexilische Zeit ihrer Weiterbildung, wie sie insbesondere Kohelet repräsentirt, sondern in vorexilische Zeit, wozu besonders der Vergleich mit Hieb 19, 23-29 auffordert, aber nicht in davidische Zeit, wovon der Vergleich mit Pss. 6. 16. 30. 49 u. a. entschieden abräth.

Wie bereits unter Josaphat und Hiskia eine Nachblüthe der althebräischen Poesie eintrat, so dürfen wir auch unter Manasse eine solche erwarten. Gerade das Leid begünstigt des Liedes Erblühen. So hat der dreissigjährige Krieg das Kirchenlied in Deutschland wieder ins Leben gerufen. Dass aber jene Zeit innerer Zerrüttung des Reiches, welche die Auflösung politischer Selbstständigkeit nur beschleunigte, nicht unfähig war, Psalmen, die der Aufnahme in's Psalterium würdig gewesen wären, hervorzubringen, beweisen die herrlichen Denkmäler prophetischer Poesie jener Tage, von denen wir nur das der Unter- und Ueberschrift zufolge für den liturgischen Gebrauch musikalisch bearbeitete (vgl. besonders vv. 9. 13 סלה, v. 19 למנצח בנגינות) lyrischdithyrambische Stück (vgl. v. 1 על שגינות) bei Habac. c. 3 hervorheben, welches in seiner kräftig blühenden, erhabenen Sprache nach schwungvoller Stylart wie nach Gehalt und Tiefe der Gedanken mit den schönsten älteren Psalmen wetteifert.

Dass die Pss. 140-143, deren einheitlicher Charakter für Abstammung von Einem Verfasser spricht, noch vorexilisch sind, geht daraus hervor, dass der Dichter von Thren. c. 3 (mag auch dieses Stück unter den Klageliedern das jüngste sein, lange nach 588 wird es nicht verfasst worden sein), der überhaupt zum Aufbau seiner Elegien gar viele ältere elegische Töne aus dem Psalterium entlehnte (wie Thr. 3, 10 aus Ps. 10, 9; Thr. 3, 12 aus Ps. 11, 2; Thr. 3, 14 aus Ps. 69, 13; Thr. 3, 46 aus Ps. 22, 14; Thr. 3, 52 aus Ps. 69, 5; Thr. 3, 54 aus Ps. 69, 15, 16; Thr. 3, 61 aus Ps. 69, 20 u. a. m.), ja die ganze Strophenzeile v. 3° des Ps. 143 für seinen sechsten Vers wörtlich herübernahm.

Was endlich der 110. Psalmen betrifft, so halte ich die bereits früher von mir (in meiner Darstellung der hebr. Poesie u. s. w. § 26. S. 68) vertheidigte Ansicht davidischen Zeitalters noch jetzt aufrecht. Denn wenn auch einzelne Spracherscheinungen, wie v. 5 und ילדות v. 4, die auf Sprachgebrauch Kohelet's hinzuweisen scheinen (vgl. Kohel. 3, 18. 7, 14. 11, 9. 10), sowie der dem jüngeren liturgischen Style eigenthümliche Flexionsreim (vgl. v. 1°: לימיני und איביך, 1°: איביך, v. 3: לרגליך und הילך, עומיני, und איביר, ילדתך v. 4: ינחם und כחד und (כחד und com Liede ein jüngeres Formgepräge verleihen, drängt doch die urwüchsige Kraft und Gedankenfülle des Liedes, die noch keine Verfallzeit der Poesie bekundet, und in Verbindung mit der rechten Würdigung der dichterischen Conception die historische Basis des Liedes jene formellen Bedenken zurück und weist uns in diejenige Zeit israelitischen Königthumes, in welcher der Widerstreit zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft, wie er seit Uzia erst eintrat, sich noch nicht geltend machte, sondern die alte davidische Königsherrlichkeit mit dem Priesterthume zu heiligem Bunde sich vermählte. Der Dichter des 110. Psalmen ist einer,

der zu seinem Herrn aufblickt (v. 1), um ein Orakel Jehova's an ihn zu verkünden. Anzunehmen, dieser Angeredete sei der (ideale) Messias, also David's Verfasserschaft vorausgesetzt, Herr David's, der als "Typus, zum Bewusstsein seiner selbst gekommen, hier zu den Füssen des Antitypus seine Krone niederlege" (Delitzsch), lässt sich weder aus אדני folgern – vielmehr wird dies אדני in dem sonst üblichen Sinne als Höflichkeitsanrede von niedriger Gestellten an höhere menschliche Würdenträger gebraucht sein, vgl. Gen. 31, 35. 44, 7. 2 Reg. 6, 5 und speciell an Könige 1 Reg. 1, 17. 1 Sam. 22, 12. 26, 18 — noch mit anderweiten Analogien aus David's Leben belegen. Ist dagegen, wie אואס, das am öftersten einen Gottesspruch aus Prophetenmunde bedeutet, z. B. Num. 24, 3. 4. 15. 16. 1 Sam. 2, 30. Jes. 1, 24. 22, 25 - (doch auch aus dem Munde des heiligen Sängers, der zum prophetischen Schauen sich erhebt, wie 2 Sam. 23, 1, oder aus dem Munde des Engels Jehova's: Gen. 22, 16; oder endlich aus Gottes Munde selbst: Num. 14, 28) - wahrscheinlich macht, der Dichter ein Prophet, etwa Nathan, so dürfen wir nicht lange nach entsprechenden Situationen in David's Leben suchen. In einer ähnlichen befand sich David nach 1 Sam. 22, 5 und 2 Sam. 7, 4 ff. Wie damals Gottessprüche an ihn ergingen, so auch ein solcher in Ps. 110, der bei anderweitiger hochwichtiger Lebenslage über ihn (tree also mit beder Beziehung wie Ps. 72, 1, nicht auctoris) gesprochen ist. Zu erkennen, welche Lage dies gewesen sei, bietet der Inhalt des Psalmen einzelne historische Fingerzeige (vgl. besonders vv. 2. 3. 4. 6) und die Stellen 2 Sam. 6 und 2 Sam. 10-11, 1 sowie 12, 26-31 passende zeitgeschichtliche Anknüpfungspunkte. Bei der Uebersiedelung der Bundeslade nach dem Zionberge tritt David auf als königlicher Kriegsherr und Priester, versammelt die junge Mannschaft (2 Sam. 6, 1 vgl. mit Ps. 110, 3), bringt, geschmückt mit dem levitischen Ephod (2 Sam. 6, 14) selbst die Opfer und ertheilt den priesterlichen Segen (2 Sam. 6, 17. 18). Wenn ein Prophet wie Nathan, der laut 1 Reg. 4, 5 selbst aus Priestergeschlechte stammte, solchen König priesterlich waltend und handelnd auf Zion erblickte, wie er neben dem Cherubsthrone Jehova's auf seinem Königsstuhle sich niederliess, musste da nicht die Vorstellung des "Scheblimini" von selbst sich erzeugen und beim Suchen nach einer ähnlichen heilsgeschichtlichen Thatsache in der Vergangenheit Melchi-

sedek's, des alten Priesterkönigs, Bild (Gen. 14, 18-20) vor seine Seele treten? In David lebte die alte Einheit von Königs- und Priesterwürde wieder auf. Um so inniger erfasst der prophetische Sänger in diesem hochwichtigen Zeitpunkte die Säulen göttlicher Verheissung (2 Sam. 7, 16 vgl. Pss. 89, 4. 5. 20 – 38. 132, 11. 12), je klarer sein in Beurtheilung künftiger Zeitläufte geübtes Auge die Kämpfe mit den feindlichen Volksstämmen voraussieht, von welchen der mit den Ammonitern der bei weitem blutigste und langwierigste werden sollte. Im "Lande Rabba" (d. i. in dem von der Hauptstadt הבה benannten Ammoniterlande) verheisst der Sänger die Vernichtung der Feinde (Ps. 110, 6b). Wenn bei drohendem Ausbruch eines Krieges sonst (wie 1 Sam. 23, 1-5) David das göttliche Orakel befragt, hat es nichts Befremdendes, wenn ein Prophet in Ps. 110, 2<sup>b</sup>-3. 5-7, sei es auf eigenen Antrieb, sei es irgendwie dazu veranlasst, einen Orakelspruch in Hinsicht auf den bevorstehenden Kampf und Sieg seinem Herrn und Könige verkündet. Das Seherauge haftet am Heerestage, an welchem frisch und zahlreich wie des Frührothes Thauperlen die junge Mannschaft willig zum Kampfe auszieht (Ps. 110, 3). Wie der Kampf ein heiliger, weil ein im Namen Jehova's geführter, ist, so heisst auch die Waffenrüstung der Kämpfer eine heilige: הדרי קדש, ein Ausdruck, der auch von der Kleidung der בני אלים Ps. 29, 2 als Attribut gebraucht wird, darum nicht nothwendig auf "priesterliche Tracht" zu beziehen ist, zumal, wenn man die Ceremonie heiliger Waffenweihe, die an den zum Kriege ausziehenden Heeren vollzogen zu werden pflegte (vgl. Jes. 13, 3. Jer. 51, 27), in Betracht Aber selbst wenn unter הדרי קדש, wie nach 2 Chron. 20, 21 unter הדרת קדש, die Insignien priesterlichen, gottesdienstlichen Schmuckes verstanden werden müssten, wäre der Ausdruck als attributum ornans wohl vereinbar mit derjenigen Anschauung des Hebraismus, nach der ganz Israel ממלכת להנים (Exod. 19, 6) ist, so dass ein Dichter das zumal von einem Priesterkönig geführte Heer dieses priesterlichen Volkes "mit priesterlichem Schmucke angethan" darstellen kann. Unter Jehova's Aegide, der, wie Ps. 16,8 vgl. Pss. 73, 23, 121, 5 schirmend seinem Gesalbten zur Rechten steht (daher v. 5 של לימינד kein Widerspruch mit v. 1 של לימינד, wo David zu Jehova's Rechten den Ehrensitz einzunehmen aufgefordert wird) und an seinem Zornestage Gericht halten wird (Ps. 110, 5b vgl. mit Pss. 7, 9. 9, 9. 96, 10 u. 1 Sam. 2, 10) über Könige und Völker (Ps. 110, 5b. 6 vgl. mit Ps. 2, 5. 9), wird der König als Vollstrecker des göttlichen Gerichtes das Racheschwert führen gegen den Ammoniterkönig, "wird das Haupt über Rabbaland zerschellen" (Ps. 110, 6 vgl. mit 2 Sam. 12, 29-30 und 1 Chron. 20, 1-2). Die emphatische, durch das doppelte מחץ (Ps. 110, 5. 6) bewirkte Steigerung entspricht der gesteigerten Härte, mit welcher David nach Einnahme der Hauptstadt Rabba das Racheschwert führte, denn er zermalmte die gefangenen Einwohner durch Zersägen mit eisernen Dreschschlitten und eisernen Schneidemühlen und dörrte sie in glühenden Oefen (vgl. 2 Sam. 12, 31 und 1 Chron. 20, 3). Der individuelle Zug am Schlusse des Psalmen ist deutlicher Beweis, dass der Dichter einen irdischen Heldenkönig feiert, der nach der Drangsal heissen Kampfes von einem Labetrunk aus dem Bache am Wege neugestärkt sein Haupt in triumphirender Heldenweise erhebt. Solche individuelle Züge finden wir nicht selten im althebräischen Kriegsleben der davidischen Zeit, vgl. 1 Sam. 14, 24 ff. 2 Sam. 23, 15 ff.

Mit dem hier entwickelten exegetischen Verständniss und festgestellten historischen Hintergrunde vermögen wir eine directmessianische Fassung nicht zu vereinbaren. Eine solche dem 110. Psalmen beizulegen, verbietet auch die Entwickelungsgeschichte der alttestamentlichen Idee vom persönlichen, idealen Messias, welche erst mit den Propheten Jesaja und Micha, d. h. seit Mitte des achten Jahrhunderts, in bestimmter Gestalt nachweislich hervortritt. Fällt also unser Psalm in davidische Zeit, so kann die Messiasidee noch nicht in dasjenige Stadium ihrer Entwickelung eingetreten sein, wo das typische Messiasbild zum idealen sich ver-Undenkbar wäre es aber, dass in der Entwickelung dieser biblischen Idee ein solcher Riesensprung über zwei Jahrhunderte hinweg eingetreten, und in einer Zeit, da, wie 2 Sam. 7, 12 ff. beweist, kaum die Idee des typischen Messias erst entsprungen war, schon das ideale Messiasbild in persönlicher Gestaltung vom Dichter erschaut worden wäre. Auch in seinem Schwanenliede (2 Sam. 23, 1-7), so mächtig in demselben prophetisches Empfinden vorherrscht, hat sich des königlichen Sängers Geist doch nicht zu der lichten Höhe prophetischen Bewusstseins erhoben, dass er sich selbst (David) und den Messias unterschiede. Zu dieser klaren Höhe erhob sich erst Jesaja, der das Messiasbild in seiner reinsten Idealität und gelöst vom Boden der Wirklichkeit der Gegenwart in einer schöneren, heiligen Zukunft gegenständlich vor sich sah. Lässt sich aber auch die direct-messianische Auslegung nicht aufrecht erhalten, darf man doch nicht so weit gehen, alle und jede messianische Beziehung zu läugnen. Dem Dichter, der ja nach v. 1 (wegen אב) Prophet war, und das alte Urbild der Einheit von Königs- und Priesterwürde, wie Melchisedek es darstellte, in des Gesalbten David's Person verwirklicht sah, galt dieser theokratische Herrscher als ewiges messianisches Vorbild für alle Zukunft (v. 4 לעולם). Wie die 2 Sam. 7, 4 ff. vgl. mit 1 Reg. 5, 5. 6, 12 aus Prophetenmunde (vermuthlich von Nathan) herrührende Weissagung, trägt auch der 110. Psalm typisch-messianischen Charakter. Im Lichte christlicher Erfüllungszeit betrachtet hat in Christo seine volle Wahrheit gefunden, was auf alttestamentlichem Weissagungsboden im 110. Psalmen dem altisraelitischen Könige verheissen wird. Dieser idealen christlichen Anschauungsweise huldigen und zugleich Anhänger einer besonnenen Kritik sein, die auf sichere Gründe gestützt davidische Abfassung des Psalmen läugnet, hat nichts Widersprechendes. Der Thatsache gegenüber, dass auch sonst messianische Stellen, denen in den apostolischen Schriften eine directmessianische Geltung beigemessen wird, nur typisch-messianisch aufzufassen sind, befremdet die Behauptung mancher Schriftausleger, dass jene direct-messianische Auffassungsweise, welche im Anschluss an die herrschende hermeneutische Methode von den Evangelisten (vgl. Matth. 22, 41-46. Marc. 12, 35-37. Luc. 20. 41-44) Christo selbst in den Mund gelegt wird, bindend für die christliche Wissenschaft sei, die ihre Autorität nicht über, sondern unter die ihres Herrn stellen müsse. Die kritische Untersuchung darf sich durch die Form des Citates dieses 110. Psalmen im N. T. in ihrem Urtheil über Abfassungszeit und Verfasser des Liedes nicht die Hände binden lassen. Im rechten. tieferen Sinne betrachtet, ist jener Ausspruch Christi weit entfernt, ein kritisches Urtheil abzugeben, dessen Unumstösslichkeit von vornherein feststünde. Nicht um Aufschlüsse über die Wahrheiten der kritischen Wissenschaft zu geben, ist Er gekommen. Dann erledigte sich viele mühsame Arbeit forschender, prüfender

Denker. Den Gebrauch, welchen Er, wie die Schriftgelehrten seiner Zeit, von der heiligen Schrift A. T.'s machte, war ein anwendungsweiser, bei dem es darauf ankam, den tieferen Sinn, der hinter der grammatisch-historischen Fassung einer Stelle sich birgt, in seiner Bedeutung für die Erfüllungsgeschichte des neutestamentlichen Reiches nachzuweisen. Er ist gekommen, Gesetz und Propheten zu erfüllen. Wie Er in der Darstellungsform der Ausdrucksweise seines Landes und seiner Zeit, des Bildes (DEC) sich bediente, schloss Er sich auch der herrschenden Schriftauslegungsweise an.

Gegen spätere Abfassung des 110. Psalmen überhaupt spricht zweierlei im Liede selbst: einmal, dass der Verfasser, um für die Vereinigung des königlichen und priesterlichen Attributes ein Analogon zu finden, auf die Stammüberlieferungen zu Abraham's Zeit zurückgeht; sodann, dass derselbe das theokratische Verhältniss des israelitischen Königs zu Gott in ungetrübter Reinheit, wie sie der Herrlichkeitszeit altisraelitischen Königthums entspricht, zur Darstellung bringt. Wenn man speciell auf Grund von 1 Macc. 10, 18-21 oder 14, 41-47 den Psalmen auf einen Hasmonäerfürsten wie Jonathan oder dessen Bruder Simon gedichtet sein lässt, kann dies nur mittels einer dem Texte Gewalt anthuenden Exegese geschehen. Denn dass der Angeredete königlicher Herr sei, ist unzweideutige Voraussetzung. Dafür spricht der Context, insbesondere die vv. 1-3, auf einen eigentlichen König weist "das Scepter der Macht" v. 2 und עמך v. 3. Das selbstverständliche Subject, von dem auszugehen ist, ist der angeredete König. Diesem wird das Prädicat ערה v. 4 erst beigelegt. tritt als accidens zum antecedens König. Umgekehrt müsste sich dies Verhältniss bei Anrede eines Makkabäerfürsten gestalten, der ja zuerst (weil von Geburt) Priester war, erst in Folge von Siegen und günstigen politischen Wendungen Fürst ward, freilich mehr oder minder nur Schattenfürst. Wenn Hitzig nach langem Hin- und Hersuchen in der Fürstenreihe der Hasmonäer endlich für Alexander Jannaeus sich entscheidet, richtet sich diese Wahl von selbst. Eine Verunglimpfung und Entweihung der Poesie hätte der Dichter begangen, welcher auf diesen ebenso üppigen als grausamen Blutmenschen, der seine Herrschaft mit dem Morde des eigenen Bruders begann, dieses herrliche Lied

verfasst hätte, dessen prophetisch-geistlicher Sinn nur mit dem reinen, fleckenlosen Musterbilde eines theokratischen Herrschers sich verträgt. Aus ähnlichem psychologischen Grunde ist es unzulässig, die Pss. 1. 2. 60. 142-144. 150 diesem Alexander Jannaeus selbst als Verfasser zuzuschreiben. Die einst in gutem Geiste begonnene makkabäische Erhebung verlief in diesem Tigermenschen völlig im Fleische. Jene heiligen Lieder können nicht von solch einem entarteten Despoten verfasst sein. Für ihre Verfasserschaft müssen wir eine geistgesalbte Persönlichkeit in Anspruch nehmen.

Das Ergebniss unserer bisherigen Untersuchung können wir dahin zusammenfassen: die beiden jüngsten Psalmenbücher (Pss. 90-150) sammt den vermeintlichen Makkabäerpsalmen der drei ersten Bücher (Pss. 1. 2. 44. 59. 60. 74. 79. 80. 83) müssen spätestens bis Mitte des vierten Jahrhunderts verfasst gewesen sein. Zu dieser Zeit war die Sammlung der Psalmen geschlossen und trug schon dieselbe redactionelle Gestalt wie heute noch. Dies beweist das Zeugniss des Chronisten, der den fünftheiligen Psalter kennt, sowie zahlreiche Anführungen und Citate aus dem Psalmenbuche bei Jon., in Thren., bei Esr., Nehem. und in anderen kanonischen Schriften des A. T.'s. Hanptresultat: Psalmen aus der Makkabäerzeit konnten keine Aufnahme in der Psalmensammlung mehr finden, der Hypothese von nachträglicher Einschaltung solcher Lieder kommt die genaue Einzelprüfung der betreffenden Psalmen nicht zu statten. Dies negative Resultat war zu ergänzen durch positive Nachweise des bestimmten Zeitalters sowohl ganzer Psalmengruppen, Psalmensammlungen, als auch einzelner Psalmen selbst. Einzelexegese war hier das eine Fundament unserer Beweisführung. Das andere eine unbefangene Prüfung der in den einzelnen Liedern vorkommenden historischen Spuren. Diese historisch-exegetische Erörterung führte zu dem wichtigen Ergebnisse: die auf die Geschichte des Bundesvolkes in den einzelnen fraglichen Psalmen enthaltenen Beziehungen zeigen keine spätere Zeit an, als die esra-nehemianische Aera mit ihren äussersten Ausläufern. Die Entstehungszeit des jüngsten Psalmen (119) fällt in den Ausgang der persischen Weltherrschaft. Unsere bisherige Beweisführung stützte sich hauptsächlich auf innere Gründe. Entwickeln wir im Folgenden die äusseren.

#### VII.

# Aeussere Zeugnisse gegen angebliche Makkabäerpsalmen.

### 1) Sprachliche Zeugnisse.

Mit dem B. Kohelet, dessen Abfassung in die Zeit zwischen Nehemia und Alexander d. Gr. fällt – darauf führen im Buch selbst geschilderte Zustände, wie cap. 10, 7, wo das persische Satrapenwesen bei der Klage über Sklavenregiment gemeint ist, auch die Klage c. 12, 12; neuere Ideen und Vorstellungen, wie die Schicksalsidee: 2, 14 f. 3, 18-22. 9, 2-6. 12. 10, 14; die Unsterblichkeitslehre: c. 12, 7; darauf führt das sprachliche Colorit, besonders der Gebrauch auch persischer Wörter, 2, 5. 8, 11 - zeigen viele der angeblichen Makkabäerpsalmen Sprachverwandtschaft. Aramäische Sprachstoffe haben beide gemein: Koh. 2, 8. 26. 3, 5. 18. 12, 3 vgl. mit den Pss. 116. 139. (s. Knobel, Comment. üb. d. B. Koheleth. Leipz. 1836. Einl. § 7. S. 71), auf verwandte sprachliche Ausdrucksweise und Anschauung deuten Stellen wie: Koh. 5, 13 f. vgl. Ps. 49, 17. 18; Koh. 9, 12 vgl. Ps. 91, 3; Koh. 3, 20. 21. 12, 7 vgl. Ps. 102, 25; Koh. 9, 1: ילבור vgl. Ps. 104, 21: רלבקש; Koh. 10, 19 vgl. Ps. 104, 15; Koh. 5, 11 vgl. Ps. 105, 14. 119, 121; Koh. 4, 8 vgl. Ps. 105, 18° (רגליר und דיניר); Koh. 5, 1 vgl. Ps. 109, 8 (מעטים); Koh. 4, 14 vgl. Ps. 145, 11-13 (מלכות); Koh. 11, 9. 10 vgl. Ps. 110, 3 (ילדות); vgl. auch Koh. 2, 3. 12. 13. 7, 25. 10, 1. 13. 18. 11, 10 (שחרות ,שפלות ,שפלות ); Koh. 8, 3° sammt 5, 1 (אלהים בשמים) vgl. Ps. 115, 3; Koh. 5, 18 (2, 19. 6, 2. 8, 9) vgl. Ps. 119, 133 (השליט); Koh. 12, 13 vgl. Ps. 122, 1 נשמע und (כלד); Koh. 5, 6 vgl. Ps. 130, 4 (כלד advers.). Koh. 9, 12 vgl. Ps. 124, 7; Koh. 7, 1 vgl. Ps. 133, 2 (טוב und טומי); Koh. 12, 5 vgl. Ps. 143, 3; Koh. 1, 4 vgl. Ps. 148, 6. 111, 3; Koh. 1, 3. 7. 9. 10. 11. 14. 17. 2, 7. 9. 11-22. 24. 26.3, 13-15. 4, 2. 10. 5, 14. 15. 17. 6, 3. 10. 7, 10. 24. 8, 7. 14. 9, 5. 12. 10, 3. 5. 14. 16. 17. 11, 3. 8. 12, 3. 7. 9 vgl. Ps. 122, 3. 4. 124, 1. 2. 6. 129, 6. 7. 133, 2. 135, 2. 8. 10. 136, 23. 137, 8. 9. 144, 15. 146, 3. 5 (ישׁ praefix. = אשר, syntaktisch, wenn auch nicht etymologisch dem aram. 7 entsprechend). Ebenso unverkennbare gemeinsame Eigenthümlichkeiten der sprachlichen Ausdrucksweise haben viele Psalmen gerade unter den angeblichen makkabäischen mit dem mit Kohelet ziemlich gleichzeitig, wohl noch in den Ausgängen der persischen Herrschaft, verfassten Buche Baruch, durch dessen griechisches Sprachgewand der hebräische Originaltext noch deutlich durchschimmert. Das heweisen Stellen wie diese: Bar. 1, 11 (ώς αί ήμέραι τοῦ οὐρανοῦ) vgl. Ps. 89, 30 (כימי שמים). Bar. 4, 20 (κεκράξο-עם .... פֿי דמוֹה הְעוּפֹסְמוֹג עוסט) vgl. Ps. 116, 2° (בימי אקרא) und Ps. 104, 33 (בחיר). Bar. 3, 11 (προσελογίσθης μετὰ τῶν εἰς ἄδου) vgl. Ps. 143, 7<sup>b</sup> (ונמשלתי עם ירדי בור) und Ps. 88, 5° (בור עם ירדי עם ירדי עם ירדי בור). Bar. 3, 5 (עוֹן  $\mu$ יחָסּפּקָּקּק מֹלמּנוּמֹי  $\pi$ ידיבּנִינִין) vgl. Ps. 109, 14° (יזכר עוֹן אבתיו) אבתיון). Bar. 2, 16 (אנוה אונד). Bar. 2, 16 (אנוה אונד). Bar. 2, 17 ότι ουγ' οι τεθνηκότες εν τῷ ἄδη ὧν ελήφθη τὸ πνεῦμα αὐτῶν ἀπὸ τῶν σπλάγγνων αὐτῶν, δώσουσι δόξαν καὶ δικαίωμα τῷ κυρίφ) vgl. Ps. 115, 17 (לא המחום יהללו יה und Ps. 88, 11°. 12 (יהללו : היספר בקבר) אם רפאים יקומו יודוך סלה : אמונתך באבדוך). Bar. 2, 18 (ה ψυχή ή λυπουμένη etc.) vgl. Ps. 88, 4 (כי שבעה ברערת נפשי). Bar. 3, 23 (of τε νίοὶ "Αγαρ) vgl. Ps. 83, 7 (הגרים). Bar. 4, 4 vgl. Ps. 147, 19. 20.

Haben wir vorher das Zeitalter der in Vergleich gezogenen Bücher Kohelet und Baruch, wenn auch nur mit annähernder Richtigkeit, in die Mitte des vierten Jahrhunderts gelegt, so haben wir zugleich einen beachtenswerthen Fingerzeig für die Abfassungszeit der mit jenen beiden Büchern auf gleiche Stufe sprachlicher Bildung gehörigen Psalmen. Wenigstens zwei Jahrhunderte später als Kohelet und Baruch entstand das Buch Daniel. Für makkabäische Abfassungszeit dieses Buches zeugen zahlreiche Stellen des Buches selbst, in denen die messianische Hoffnung vom nahe bevorstehenden messianischen Reiche auftaucht (c. 2, v. 44. cc. 7. 8. 9, v. 27. c. 12), oder die Auferstehungslehre dasjenige dogmatische Gepräge verräth, welches sie erst auf der letzten Entwickelungsstufe zur Makkabäerzeit (vgl. 2 Macc. 7, 9. 11. 14. 20. 23. 29. 36 u. a.) erlangte (vgl. Dan. 12, 2); ganz besonders aber die Sprache, die mit dem Aramäischen wechselt (2, 4-7, 28) und ausser zahlreichen persischen auch schon griechische Wörter enthält (vgl. 1, 5. 8. 11. 16. 2, 6. 3, 2, 3, [21.] 27, 6, 3, 8, we überall persische Wörter sich finden und 3, 5. 7. 10. 15 wegen griechischer Wörter). Wären nun fast

in derselben Zeit, in welcher das Buch Daniel geschrieben ward, auch die angeblichen Makkabäerpsalmen entstanden, so müsste doch die Form der Sprache in denselben, wenn nicht in allen, so doch in einem Theile von so vielen, und wenn nicht in jeder Hinsicht, so doch theilweise dem Gange der sprachlichen Entwickelung entsprechen, welchen das Verhältniss Kohelet's (und Baruch's im hebräischen Original) zu Daniel geschichtlich ausweist. Nun aber finden sich in keinem jener vermeintlichen Makkabäerpsalmen auffallend ähnliche sprachliche Ausdrücke, nicht einmal persische, geschweige griechische Wörter. Und fassen wir beim Vergleich, wie billig, besonders die lyrischen Stücke im Buche Daniel in's Auge, so beweisen gerade diese, dass spätere Dichter nicht mehr mit solcher Reinheit und Classicität mehr schreiben konnten. Hitzig dagegen behauptet: "Gerade die spätesten Schriftsteller, die ihre Sprache mühselig lernten, schrieben wieder sehr reines Hebräisch und eiferten mit vielem Erfolg den Vorgängern nach . . . . und zur Makkabäerzeit schrieb man immer noch besser Hebräisch, als wir heute Latein". Aber bei solchen Erwägungen verliert Hitzig den sprachgeschichtlichen Nimmermehr kann die Thatsache, dass fast hundert Psalmen in einem fast ebenso reinen Styl wie die ältesten Lieder des Psalterium geschrieben sich erweisen - mit nur wenigen Ausnahmen - aus einer in solchem Umfange unmöglichen sklavischen Nachahmung älterer Vorbilder herrühren. Das hat selbst Olshausen zugegeben (Comment. zu den Pss. S. 9 der Einl.), ohne zu der Erkenntniss gekommen zu sein, dass sich die mancherlei jüngeren Spracherscheinungen der angeblichen makkabäischen Psalmen aus dem seit dem babylonischen Exile immer heimischer werdenden und auch in die Schriftsprache eindringenden Aramäischen vollkommen erklären lassen.

Aber Hitzig will einige sprachliche Spuren in den angeblichen Makkabäerpsalmen entdeckt haben, die aus dem Buche Daniel geflossen seien. Die Stelle Ps. 145, 13 soll die frei angewandte Uebersetzung der bei Dan. 3, 33. 4, 31<sup>b</sup> aramäisch lautenden Worte sein. In der ersten Ausgabe seines Commentars (Die Pss. hist.-krit. untersucht. II. S. 212) beruft sich Hitzig auf den allgemeinen Sprachgebrauch jener Zeit, die den Gedanken in ziemlich fester Form ausprägte. Die Unhaltbarkeit dieses Grundes

ward bereits oben von mir nachgewiesen: vgl. S. 33 ff. In seiner neuesten Bearbeitung der Psalmen verweist Hitzig auf's Neue auf jenen als widerlegt zu betrachtenden Beweisgrund. Dass der Psalmist von Daniel abhängig sei, stehe im Einklang mit dem nachahmenden Charakter, der dem Ps. 146 wie denen in der Nachbarschaft eigne. Dass viele der jüngeren Psalmen Nachahmungen älterer sind und Auffrischungen älteren Sprachgutes enthalten, stellen wir nicht in Abrede\*). Aber es pflegt doch der jüngere Dichter dem älteren nachzueifern. Dass manche spätere Dichter der Makkabäerzeit den Daniel, einen Zeitgenossen, sich zum Muster genommen haben sollten, ist aus zwei Gründen unwahrscheinlich; einmal gehörte er selbst zu den jüngeren Verfassern, sodann schrieb er nicht mehr ein reines mustergültiges Hebräisch. Dass gerade die Stelle Ps. 145, 13 nicht aus Dan. 3, 33. 4, 31b genommen sein kann, erkennt der unbefangene Beurtheiler daraus, dass ja bei Daniel die ähnlich lautende Stelle aramäisch, im Psalmen aber rein hebräisch geschrieben ist. Soll denn etwa der nachahmende Charakter des Psalmensängers darin bestehen, dass er aus einem sehr späten aramäisch geschriebenen Schriftstücke in's Hebräische zurückübersetzte? Noch weniger führt eine genaue Vergleichung von Ps. 144, 3 mit Dan. 7, 13. 5, 21 und von Ps. 132, 17 mit Dan. 7, 24 auf gleiches makkabäisches Zeitalter. Denn das "בן אנש, in Ps. 144, 3 ist in dieser Zusammensetzung im Buch Daniel gar nicht zu finden, auch nicht Dan. 5, 21, wo der Plural und aramäische Sprachfassung (בני אנשא) vorliegt, und die Stelle Dan. 7, 13 gehört gar nicht hierher (כר) מניש an und für sich ist ja gar nicht ausschliesslicher terminus Daniels. Schon Ps. 8, 5 lesen wir es. Aus dieser Stelle ist Ps. 144, 3 geflossen. Wenn Hitzig bei Erklärung des Ausdruckes: רצמיה קרן Ps. 132, 17 erst ganz richtig Ezech. 19, 21 heranzieht, aber trotzdem auch den Gebrauch von קרן bei Dan. 7, 23 (soll wol heissen v. 24), so scheint diese letzte Stelle wie mit Haaren herzugezogen. Findet überhaupt Abhängigkeit statt, so kann dieselbe nur auf Seite des Verfassers des B. Daniel gesucht werden. Wie

<sup>\*)</sup> Auch die der makkabäischen oder schou nachhasmonäischen Zeit angehörigen "18 Psalmen Salomo's" erweisen sich als Nachhall des alten Psalterium, wie z. B. Ps. Sal. 5, 10-12 aus Ps. 145, 15 ff. wiederklingt.

dieser nämlich bei Abfassung des längeren Buss- und Beichtgebetes c. 9, v. 4 ff. als liturgischen Typus das Gebet Nehem. 9, 5-10, 1 vor Augen hat (vgl. Dan. 9, 4-5. 6. 7. 9° mit Nehem. 9, 32-33. 30. 32. 34. 33. 17 [vgl. mit Ps. 130, 4 wegen [סלידות]), so auch den Beichtpsalm 106 wegen Dan. 9, 5 vgl. mit Ps. 106, 6. Ueberhaupt verwerthet er in ausgedehntester Weise fertige Gedankenausdrücke des Psalters, wie ein Vergleich von Dan. 9, 13 mit Ps. 44, 18; Dan. 9, 16 mit Ps. 79, 4; Dan. 9, 17 mit Ps. 80, 4; Dan. 9, 18 mit Ps. 88, 3 und Dan. 9, 19 mit Pss. 40, 18. 70, 6 (אמחר) lehrt.

# 2) Textkritische Zeugnisse.

Es ist anerkannt, dass die Psalmen zu den in textkritischer Hinsicht weniger gut erhaltenen Schriftstücken A. T.'s. gehören. Erklärungsgründe können viele geltend gemacht werden. Ein wichtiger ist dieser: Als Gesang- und Gebetbuch der alttestamentlichen Gemeinde ward das Psalmenbuch häufig durch Abschrift vervielfältigt. Die Abschreiber lebten im Liederbuche ihrer Gemeinde. Daher hielten sie sich nicht immer streng an den Originaltext, sondern zeichneten gedächtnissweise so auf, wie einzelne Stellen in ihrer Erinnerung lebten. Dass sie den Text absichtlich verstümmelt hätten, um eine kritische Thätigkeit zu üben, ist weder wahrscheinlich, noch nachzuweisen. Diese mannichfache Entstellung und Beschädigung des heiligen Grundtextes, welche der seit Honbigant mit theilweisem Glück thätigen Conjecturalkritik ein weites Feld eröffnete, muss schon in denjenigen Exemplaren Platz gegriffen haben, die den nachweislich ältesten Versionen zu Grunde lagen. Das lehrt ein unbefangener Vergleich von den mit Textgebrechen behafteten Stellen der Grundschrift mit den entsprechenden Stellen der LXX\*), wie z. B. Pss. 5, 12. 9, 7. 21. 22, 2. 42, 7. 54, 11. 55, 20. 102, 24 u. a. m. Ehe das Psalterium als Ganzes übersetzt ward, muss

<sup>\*)</sup> die mit so gewissenhafter Aengstlichkeit die alten heiligen Lieder wiedergeben, dass sie z. B. das neutrisch zu fassende fem. אחת und אחת buchstählich mit αύτη und μία (vgl. Pss. 118, 23. 119, 50. 27, 4) übersetzen, ohne Rücksicht auf den Genius der griechischen Sprache.

es redactionellen Abschluss gefunden haben. Schon zur Zeit der ältesten nachweislichen Redaction trug der Psalmentext wesentlich dieselbe Entartung an sich, wie heutzutage. Nur die wenigsten Psalmen erhielten sich in der Textgestalt, wie der Verfasser sie niedergeschrieben batte. Auf Grund dieser Textbeschaffenheit fragen wir: "Wie kann der Text der Psalmen durch so viele Fehler bereits zur Zeit der ältesten nachweisbaren Redaction entstellt gewesen sein, wenn die ganze Sammlung ihrem Hauptstocke nach erst der Makkabäerzeit bis auf Alexander Jannaeus, also bis eine geraume Zeit in's erste Jahrhundert hinein, ihre Entstehung verdankte? Verlangt diese Textverderbniss, um erklärlich zu sein, nicht einen längeren Zeitraum, als den, welcher übrig bleibt zwischen Abfassung und Redaction, die doch bei Annahme von makkabäischen Psalmen ziemlich gleichzeitig fallen mussten? Dieser Frage hat sich auch Olshausen nicht entschlagen können. Die aus Anlass derselben gegen die Möglichkeit von Makkabäerpsalmen entspringenden Bedenken sucht er so zu beseitigen, dass er die Vollziehung der ältesten officiellen Redaction des Psalterium den Pharisäern der letzten Zeit v. Chr. zuschreibt. Wenn also die jüngsten Psalmen um 100 v. Chr. verfasst wären, läge zwischen Abfassungszeit und Schlussredaction ein Zeitraum von etwa 100 Jahren, der mithin hinreichend lang wäre, um die Beschädigung der Handschrift zu erklären. Diese Auseinandersetzung beseitigt aber keineswegs die Schwierigkeiten, sondern schafft nur neue. Denn einmal bleibt Olshausen den Beweis schuldig, dass das Psalterium erst in den letzten Jahren v. Chr. von den Pharisäern redigirt worden sei. Sodann, jene unbewiesene und schwerlich nachweisbare Annahme zugegeben, müsste auch die LXX-Uebersetzung mindestens auf die Zeit Christi herabgesetzt werden, denn LXX fanden das Psalterium in seiner gegenwärtigen Gestalt (d. h. wie es von den Pharisäern redigirt worden wäre) vor, übersetzten sogar schon die Ueberschriften, also Zuthaten des Textes, die an sich später dazu kommen konnten. Dass aber die LXX-Uebersetzung nicht erst so spät entstand, soll im Nächstfolgenden gezeigt werden (vgl. S. 129-132). Auch wenn wir Hitzig's Anschauung von der letzten Redaction des Psalters in's Auge fassen, bleibt die Entstellung des Textes ein Räthsel, ja ist noch viel unbegreiflicher, weil dieser nämlich bei Abfassung des längeren Buss- und Beichtgebetes c. 9, v. 4 ff. als liturgischen Typus das Gebet Nehem. 9, 5—10, 1 vor Augen hat (vgl. Dan. 9, 4—5. 6. 7. 9° mit Nehem. 9, 32—33. 30. 32. 34. 33. 17 [vgl. mit Ps. 130, 4 wegen [סלידות]), so auch den Beichtpsalm 106 wegen Dan. 9, 5 vgl. mit Ps. 106, 6. Ueberhaupt verwerthet er in ausgedehntester Weise fertige Gedankenausdrücke des Psalters, wie ein Vergleich von Dan. 9, 13 mit Ps. 44, 18; Dan. 9, 16 mit Ps. 79, 4; Dan. 9, 17 mit Ps. 80, 4; Dan. 9, 18 mit Ps. 88, 3 und Dan. 9, 19 mit Pss. 40, 18. 70, 6 (אמחר) lehrt.

# 2) Textkritische Zeugnisse.

Es ist anerkannt, dass die Psalmen zu den in textkritischer Hinsicht weniger gut erhaltenen Schriftstücken A. T.'s. gehören. Erklärungsgründe können viele geltend gemacht werden. Ein wichtiger ist dieser: Als Gesang- und Gebetbuch der alttestamentlichen Gemeinde ward das Psalmenbuch häufig durch Abschrift vervielfältigt. Die Abschreiber lebten im Liederbuche ihrer Gemeinde. Daher hielten sie sich nicht immer streng an den Originaltext, sondern zeichneten gedächtnissweise so auf, wie einzelne Stellen in ihrer Erinnerung lebten. Dass sie den Text absichtlich verstümmelt hätten, um eine kritische Thätigkeit zu üben, ist weder wahrscheinlich, noch nachzuweisen. Diese mannichfache Entstellung und Beschädigung des heiligen Grundtextes, welche der seit Houbigant mit theilweisem Glück thätigen Conjecturalkritik ein weites Feld eröffnete, muss schon in denjenigen Exemplaren Platz gegriffen haben, die den nachweislich ältesten Versionen zu Grunde lagen. Das lehrt ein unbefangener Vergleich von den mit Textgebrechen behafteten Stellen der Grundschrift mit den entsprechenden Stellen der LXX\*), wie z. B. Pss. 5, 12. 9, 7. 21. 22, 2. 42, 7. 54, 11. 55, 20. 102, 24 u. a. m. Ehe das Psalterium als Ganzes übersetzt ward, muss

<sup>\*)</sup> die mit so gewissenhafter Aengstlichkeit die alten heiligen Lieder wiedergeben, dass sie z. B. das neutrisch zu fassende fem. אחת und אחת buchstäblich mit αὐτη und μία (vgl. Pss. 118, 23. 119, 50. 27, 4) übersetzen, ohne Rücksicht auf den Genius der griechischen Sprache.

Aufschluss giebt hierüber des Buches erster Prolog, dessen Echtheit Olshausen mit Unrecht in Zweifel gezogen hat. In diesem Prolog setzt der Siracide auseinander, "er sei im 38. Jahre des Ptolemaeus Euergetes nach Aegypten gekommen (ἐν γὰο τῷ ὀγδόω καὶ τριακοστῷ ἔτει ἐπὶ τοῦ Εὐεργέτου βασιλέως παραγενηθείς είς Αἴγυπτον) und habe es für eine sehr nothwendige Sache gehalten, auf die Verdolmetschung des Buches seines Grossvaters alle Sorgfalt und Mühe zu verwenden (ἀναγκαιότατον ἐθέμην αὐτὸς προσενέγκασθαί τινα σπουδήν καὶ φιλοπονίαν τοῦ μεθερμηνεῦσαι τήνδε την βίβλον)". Da Euergetes I. (d. i. Ptolemaeus III. Euerget. von 246-221) überhaupt nur 25 Jahre regierte, so kann hier nur Euerget. II. oder Ptolemaeus VII. mit dem Beinamen Physcon in Frage kommen. Zwar übernahm dieser erst seit 145 v. Chr. die Alleinherrschaft, aber kraft seiner Verordnung, dass die 25 Jahre seiner früheren Mitregentschaft in der Chronologie seiner Regierungszeit mitzählen sollten, hat das Jahr 145 als das 26te seiner Regierung zu gelten, mithin fällt das 38. Jahr seiner Regierung auf 133 bis 132 v. Chr. In dieser Zeit ist der Uebersetzer des Buches Sirach nach Aegypten gekommen. Sein Grossvater, der eigentliche Verfasser, wird also etwa 40 bis 60 Jahre früher das hebräische Original niedergeschrieben haben. So gewinnen wir als Abfassungszeit mindestens das Jahr 173, vielleicht auch 193. Wäre freilich die lobpreisende Schilderung des Hohenpriesters Simon am Ende des Buches (cap. 50, vv. 1-21) nicht auf Simon II., sondern den Ersten dieses Namens zu beziehen, und in Folge dessen der Ausdruck "Grossvater" des Prologs nicht im strengen Sinne zu fassen, sondern im weiteren (etwa "Vorfahre", wie es im Prolog der Ed. Complutens. aufgefasst wird, deren Verfasser den "πάππος" des älteren echten Prologs zu "έγγονος" verallgemeinert), so würde sich eine bedeutend frühere Abfassungszeit des Buches Sirach ergeben, etwa 250 v. Chr., und das Zeugniss für das Alter des Psalterium gegen Makkabäerpsalmen verstärkt. Ein neuerer Bearbeiter jenes Buches gelangte wirklich zu diesem Resultate (vgl. Horowitz, Das B. Jesus Sirach. Bresl. 1865). Aber schon wenn man den "πάππος" im nächsten eigentlichen Sinne fasst und unter Simon nicht Simon I. oder "Gerechten" versteht, sondern Simon II., des Onia Sohn (vgl. 3 Macc. 2, 1), der von 219 bis 199 die hohepriesterliche Würde bekleidete, gewinnt man einen hinreichenden Beweisgrund für die Annahme, dass das Psalterium bereits vor der Makkabäerzeit abgeschlossen, auch die angeblichen Makkabäerpsalmen (weil ihrer eine grosse Anzahl im Buche Sirach citirt sind) selbstverständlich darin aufgenommen sein mussten. Dies Urtheil finden wir bekräftigt durch die Thatsache, dass der Siracide in seinem echten Prolog nicht nur den biblischen Kanon seinen drei Haupttheilen nach kennt ("ποῦ νόμον καὶ τῶν προφητῶν καὶ τῶν ἄλλων πατρίων βιβλίων"), sondern auch das Vorhandensein der alexandrinisch-griechischen Uebersetzung nicht allein des Pentateuch und der Propheten, sondern auch der übrigen Schriften (einschliesslich des Psalters) bezeugt ("άλλὰ καὶ αὐτὸς ὁ νόμος, καὶ αί προφητεῖαι, καὶ τὰ λοιπὰ τῶν βιβλίων οὐ μικρὰν ἔχει τὴν διαφοράν έν έαυτοῖς λεγόμενα"). Das letztere Zeugniss erhält ein besonderes Gewicht dadurch, dass der Siracide bei Anfertigung seiner Uebersetzung der alexandrinisch-griechischen Psalmenübersetzung sich bediente, was ersichtlich ist, wenn man folgende Stellen nicht nur in Hinsicht auf Periodenbau und Gedankenverbindung, sondern schon in Bezug auf Wortwahl näher mit einander vergleicht: Sir. 17, 28 (ἀπὸ νεκροῦ ὡς μιδὲ ὄντος ἀπόλλυται ἔξομολόγησω: ζων καὶ ύγιης αἰνέσει τὸν κύριον) vgl. mit Ps. 115, 17: οὐγ' οἱ νεκοοὶ αἰνέσουσί σε κύριε, οὐδὲ πάντες . . . v. 18: 'Αλλ' ημείς οἱ ζώντες εὐλογήσομεν τὸν κύριον. Sir. 17, 27 (ὑψίστω τίς αἰνέσει ἐν ἄδου;) vgl. mit Ps. 6, [5] 6: έν δὲ τῷ ἄδη τίς έξομολογήσεται σοι; Sir. 15, 19. 31, 16 (οἱ ὀφθαλμοὶ κυοίου ἐπὶ τοὺς φοβουμένους αὐτόν) vgl. mit Ps. 33, 18: ἰδοὺ, οἱ ὀφθαλμοὶ 732 κυρίου έπὶ τοὺς φοβουμένους αὐτόν. Sir. 2, 6 (εὕθυνον τὰς όδούς σου καὶ ἔλπισον έπ' αὐτόν) vgl. mit Ps. 37, 5 (vgl. 34, 8): ἀποκάλυψον προς κύοιον την όδον σου, παὶ έλπισον ἐπ' αὐτόν. Sir. 22, 27 (τίς δώσει μοι ἐπὶ στόμα μου φυλακήν, καὶ ἐπὶ τῶν χειλέων etc.) vgl. mit Ps. 141, 3: θοῦ κύριε φυλακήν τῷ στόματί μου, καὶ (θύραν περιοχῆς) περὶ τὰ χείλη μου. Sir. 51, 1 vgl. mit Ps. 7, [17] 18. 111, 1: έξομολογήσομαί σοι κύριε. Sir. 51, 1 vgl. mit Ps. 140, 13 [14]: ἐξομολογεῖσθαι τῷ ὀνόματι. Sir. 51, 3b vgl. mit Ps. 38, 12 [13]: έκ χειρός ζητούντων την ψυχήν μου. Sir. 51, 3° vgl. mit Ps. 51, 1 und 25, 7: κατὰ τὸ πλῆθος ἐλέους. Sir. 51, 7 vgl. mit Ps. 22, 12°. 11<sup>b</sup> vgl. 16<sup>b</sup>: περιέσχον με πάντοθεν, καὶ οὐκ ἦν ὁ βοηθῶν. Sir. 51, 8 vgl. mit Ps. 25, 6. Sir. 51, 12. vgl. mit Ps. 37, 19. 41, 2 (ἐν καιρῷ  $\pi o \nu \eta \varrho \tilde{\omega}).$ 

## 4) Das Zeugniss der griechisch-alexandrinischen Psalmenübersetzung.

Die Entstehungszeit der griechisch-alexandrinischen Psalmenübersetzung muss im Zusammenhange mit dem Zeitalter der Apokryphen und der Schriften Philo's untersucht werden. Da Philo die Psalmen nach der Uebersetzung der LXX citirt, darf es als ausgemachte Sache gelten, dass zu seiner Zeit die alexandrinische Psalmenübersetzung abgeschlossen vorlag. Dieselbe hatte wesentlich dieselbe Textgestalt wie heutzutage. Sie befand sich auch an derselben Stelle unter den übrigen Uebersetzungen wie heute. Die Diaskeuase eines, der die einzelnen griechischen Uebersetzungen der übrigen alttestamentlichen Bücher zu einem Ganzen vereinte, war also vollzogen. Wenn aber schon der Siracide der LXX der Psalmen sich bediente, wie oben nachgewiesen ward, so dürfen wir mit Sicherheit annehmen, dass diese Uebersetzung um Mitte des zweiten Jahrhunderts v. Chr. bereits vorhanden war. Dies bezeugen auch zahlreiche Stellen in den übrigen apokryphischen Büchern des zweiten Jahrhunderts, in denen theils freierer (wie beim Siraciden), theils engerer Anschluss an die alexandrinische Uebersetzung wahrzunehmen ist. Dem griechischen Uebersetzer des Buches Tobit, das nach inneren Spuren gegen Ende der Perserherrschaft hebräisch abgefasst, und gewiss noch im zweiten Jahrhundert in's Griechische übertragen ward, muss die griechische Psalmenübersetzung schon sehr geläufig gewesen sein. Denn wo er Psalmenähnliches zu übersetzen hat, benutzt er die LXX: vgl. Tob. 3, 11. 8, 5 mit Ps. 72, 18. 19 (die Doxologieen erwiesen sich aber als späteste Zuthaten im Psalter); Tob. 12, 20. 22 vgl. mit Ps. 71, 17. Tob. 8, 5 enthält wiederum deutlichen Anklang an eines der spätesten Lieder des Psalters (vgl. Ps. 148, 2-4). Das ganze 13. Kapitel im Buche Tobit ist zum Theil aus Reminiscenzen an Psalmen erwachsen (vgl. besonders 13, 17 ff.). Aber auch sonst, wie 12, 6 ff., ist die griechische Sprachfarbe der LXX ganz durchsichtig. Ebenso zeigt sich der Uebersetzer oder Verfasser des Buches Judith (zur Seleucidenzeit) innig vertraut mit dem griechischen Psalter: vgl. Jud. 16, 15<sup>a</sup>: ὄρη γὰρ ἐκ θεμελίων σὺν νόασι σαλευθήσεται mit Pss. 96, 9. 10. 11. 114, 4; und besonders Jud. 16, 15<sup>b</sup>: πέτραι δὲ ἀπὸ προσώπου σου ώς κηρὸς τακήσονται vgl.

mit Ps. 97, 5: τὰ ὅρη ὡσεὶ κηρὸς ἐτάκησαν ἀπὸ προσώπον κυρίον. Ferner Jud. 9, 11 [13] vgl. mit Pss. 147, 10.33, 16 f.; Jud. 13, 14.18 vgl. mit Ps. 113, 1.117, 1; Jud. 16, 2.13 vgl. mit Pss. 96, 1.98, 1.150, 4.5. Die Stellen im B. Baruch, wo Psalmen citirt werden, weisen nicht auf LXX zurück (vgl. z. B. Bar. 3, 11 mit Ps. 143, 7. vgl. 88, 5). Doch ist daraus nicht zu schliessen, dass die griechisch-alexandrinische Uebersetzung der Psalmen zur Zeit, als das Buch Baruch in's Griechische übertragen wurde, überhaupt noch nicht vorhanden war. Die Uebersetzung des Pentateuch, die nach Aristobul's Zeugniss (der Mitte des zweiten Jahrhunderts schrieb) unter Ptolemäus Philadelphus (284—246) zu Stande kam, hat dem Uebersetzer des Buches Baruch sicher vorgelegen, und doch macht er auch von dieser bei Uebertragung der freien Citate aus dem Pentateuch (vgl. Bar. 2, 2 f. 28—35 mit Deuteron. 28, 53. 15 ff.) keinen Gebrauch.

Auf viel umfänglichere Anwendung der alexandrinischen Psalmenübersetzung stossen wir im ersten Buch der Makkabäer. Die Stelle 1 Macc. 2, 63: Σήμερον ...., ὅτι ἔστρεψεν εἰς τὸν γοῦν αὐτοῦ, καὶ ὁ διαλογισμός αὐτοῦ ἀπώλετο" ist wenig abweichend von der Fassung der LXX Ps. 146, 4: ,, Έξελεύσεται το πνεῦμα αὐτοῦ, καὶ ἐπιστρέψει εἰς τὴν γῆν αὐτοῦ ... ἀπολοῦνται πάντες οἱ διαλογισμοὶ αὐτῶν." Nicht minder fusst 1 Macc. 9, 23: , . . . έξεκυψαν οἱ ἄνομοι . . . καὶ ἀνέτειλαν πάντες οἱ ἐογαζόμενοι την άδικίαν" auf der LXX Ps. 92, 19: .... οι έχθροί σου άπολοῦνται, καὶ διασκορπισθήσονται πάντες οι έργαζόμενοι την ανομίαν." Fast wortgetreues Citat nach der LXX der Psalmenstelle 79, 2b. 3: "ràg σάρκας τῶν ὁσίων σου τοῖς θηρίοις τῆς γῆς. Ἐξέχεαν τὸ αἶμα αὐτῶν εἰς ὕδωρ, κύκλω Ίερουσαλημ, καὶ οὐκ ην ὁ θάπτων" ist die mit der Anführungsformel "κατὰ τὸν λόγον, ὃν ἔγραψεν" vorher angekündigte Stelle 1 Macc. 7, 17: "Σάρκας ὁσίων σου καὶ αίματα αὐτῶν έξέγεαν κύκλω Ίερουσαλημ, καὶ οὐκ ην αὐτοῖς ὁ θάπτων." Aber auch sonst, wo Psalmenanklänge in diesem ersten Makkabäerbuche vorliegen, weist die Sprachfarbe und Wortwahl auf engsten Anschluss an LXX der Psalmen (vgl. 1 Macc. 7, 38 mit Ps. 149, 6 wegen δομφαία n. a.).

Da im ersten Makkabäerbuche die Geschichte bis auf Johannes Hyrcanus fortgeführt wird, und der Verfasser nach allen Anzeichen der Darstellungsweise, die bisweilen zu begeistertem Aufschwunge sich erhebt, unter den frischen Eindrücken jüngstvergangener Ereignisse schreibt, wird die Abfassung des Buches noch in das zweite Jahrhundert v. Chr. fallen. Ist auch das Original in

aramäisch-hebräisches Sprachgewand gekleidet, wie Origenes und Hieronymus (prolog. gal.) bezeugen, darf doch angenommen werden, dass die griechische Uebersetzung bald gefolgt sei.

So lag also die alexandrinische Psalmenübersetzung der LXX den Uebersetzern, zum Theil auch schon den Verfassern der angeführten apokryphischen Bücher vor. Ehe sie aber citirt werden konnte, musste sie ein gewisses Ansehen erlangt haben. Aus einer jungen, eben erst entstandenen Uebersetzung ziemlich wortgetreue Anführungen zu machen, würden die Uebersetzer oder Verfasser der Apokryphen verschmäht haben. Es müssen nicht nur Jahre, sondern Jahrzehnde verstrichen sein, ehe die Uebersetzung diejenige Geltung erlangte, nach welcher sie für ein Werk göttlicher Eingebung angesehen ward, und welche nur im Zusammenhange mit ihrer ebenfalls längere Zeit erforderlichen Verbreitung zu verstehen ist. Wenn Philo und zumal die neutestamentlichen Schriftsteller bei Benutzung alttestamentlicher Stellen an die Psalmenübersetzung der LXX sich eng anschliessen (nächst Jesaja ist kein Buch des A. T. im N. T. so häufig angeführt, als gerade das Psalterium), so blicken sie auf dies Buch als auf ein durch längeren Gebrauch geheiligtes zurück. Als erste Schrift der Hagiographen im Kanon wurde das Psalterium gewiss auch am frühesten übersetzt. Den alexandrinischen Juden musste es, nachdem einmal das heilige Gesetzbuch in der Uebersetzung ihnen zu Gebote stand, frühzeitig Bedürfniss sein, auch das für den Hausund Synagogalgottesdienst unentbehrliche Liederbuch des Volkes Israel in der ihnen heimisch gewordenen Sprache von Hellas in Händen zu haben, und zwar nicht nur einzelne kleinere Liedersammlungen, sondern das ganze Psalterium. Die Annahme, dass die Psalmen schon vor Schluss ihrer Sammlung allmählich in's Griechische übertragen worden seien, kann durch kein historisches Zeugniss endgiltig bewiesen werden. Das einheitliche Gepräge, die Gleichartigkeit der Sprachfarbe, die bei der hymnischen Stoffart des Grundtextes allerdings nicht allzusehr zu betonen ist, scheinen eher dafür zu sprechen, dass die Psalmenübersetzung wesentlich Einem Zeitalter ihr Entstehen verdanke, wenn auch nicht einem und demselben Uebersetzer. Nur wer mit der Voraussetzung makkabäischer Psalmen an die Prüfung dieser historischen Frage herantritt, ist genöthigt, zu jener Hypothese von der allmählichen Entstehung einer griechischen Psalmenübersetzung seine Zuflucht zu nehmen, um nicht in allzugrobe Widersprüche auf chronologischem Gebiete verwickelt zu werden.

## 5) Das Zeugniss der Psalmenbeischriften.

Die Psalmenbeischriften sind weder als kritischer Ballast über Bord zu werfen, noch als untrügliche Angaben, durch deren Autorität dem Beurtheiler die Hände gebunden würden, harmlos hinzunehmen. Als beachtenswerthe Hilfsmittel sind sie bei der Untersuchung der Entstehungsgeschichte des Psalterium überhaupt, sowie der einzelnen Psalmen, denen sie beigefügt sind, gewissenhaft zu Rathe zu ziehen. Sie enthalten bei näherer Prüfung: 1) Angaben historischer Art über Verfasser und geschichtliche Veranlassungen der Lieder u. a. 2) Angaben archäologischer Art, welche dem lebendigen Gebrauche der Gegenwart entnommen Dichtungsgattung, liturgische Verwendung der Psalmen beim Tempeldienst u. a. näher bezeichnen. Als kritische Zeugen sind beide Klassen von ungleichem Werthe. Die historischen Titel bieten directe Kennzeichen des Zeitalters der betreffenden Lieder. wenn ihnen nachweislich authentische Geltung beizumessen ist. Die archäologischen verdienen als indirecte kritische Zeugnisse Beachtung. Die Authentie dieser oder jener Beischrift in Zweifel zu ziehen, ist man nur berechtigt, wenn ihre Angaben mit dem Inhalte des Psalmen, dem sie beigefügt ist, in Widerspruch stehen. Der Inhalt des jedesmaligen Psalmen ist der nächste Prüfstein der Echtheit der Ueberschrift. Verträgt sich die in der Beischrift enthaltene Bemerkung mit dem Inhalt des Liedes, so kann der Titel vom Psalmdichter selbst herrühren, wie bei den Pss. 7. 18. 102 u. a. m. Diesen Massstab an die Einzelprüfungen angelegt, ergiebt sich das Resultat, dass allerdings ein grosser Theil der Beischriften nicht auf die Verfasser der betreffenden Psalmen zurückgeführt werden kann, sondern von späterer Hand stammt. Darum aber sämmtliche Psalmentitel als Steine des Anstosses zu meiden und als Machwerke späterer Leser anzusehen, ist unkritisches Verfahren. Auch zugegeben, der grössere Theil sei spätere Zuthat, wird man ein relativ hohes Alterthum den im hebräischen Grundtext befindlichen nicht absprechen können.

Die äusserste Zeitgrenze ihrer Entstehung ist die Schlussredaction des Psalters, denn auf Anordnung und Zusammenstellung der einzelnen Lieder und Psalmengruppen haben die Titel unverkennbar bestimmenden Einfluss ausgeübt. Für ihr hohes Alterthum zeugt ferner der wichtige Umstand, dass der älteste griechische Uebersetzer des Psalterium in der ihm zu Grunde liegenden hebräischen Handschrift sie bereits vorfand, sowie dass ihm dieselben zum Theil nicht mehr verständlich waren. Letzteres geht hervor aus den auf Unkenntniss oder Missverständniss beruhenden Uebersetzungen besonders solcher Beischriften, welche auf die Tempelmusik bezügliche Kunstausdrücke enthalten: vgl. eis zo τέλος (מנצח); ὑπὲο τῶν ληνῶν (על הגחיה) in Pss. 8. 81. 84; Ἰδιθούν (ידיחון) in Pss. 39. 62. 77; על עלמוח) יח ידיחון) in Pss. 46; ύπλο τῶν ἀλλοιωθησομένων (של ששנים und אל ששנים) in Pss. 45. 69. 80; י מבאלת) in Pss. 53. 88; aber auch sonstiger Angaben, wie die Ausdrücke στηλογραφία oder εἰς στηλογραφίαν (ασπα) in Pss. 16. 56-60, סטיפיסט oder פוֹפ סייצפטי (משכיל) in Pss. 32. 42. 44. 45. 52-55. 74. 78. 88. 89. 142 u. a. beweisen.

Von den durch die oder den griechischen Uebersetzer erst neu hinzugefügten Titeln, welche Angaben über historische Anlässe (vgl. zu den Pss. 76. 80. 93. 96. 97. 143. 144), über gottesdienstliche Verwendung (vgl. zu den Pss. 93. 94), aber auch über Verfasser enthalten, wie in den Ueberschriften von den Pss. 137. 138. 146-148, beruhen manche auf treuer Tradition und treffen gewiss im Allgemeinen das Richtige, wie gewiss bei Ps. 76 hinsichtlich der Beziehung auf assyrische Zeitgeschichte oder bei den Pss. 146-148 hinsichtlich des esra-nehemianischen Zeitalters wenigstens in annähernder Weise. Wenn insbesondere die für Makkabäerpsalmen geltenden Pss. 137. 138. 146-148 exilischen und nachexilischen Propheten (137 dem Jeremia, die übrigen dem Haggai und Sacharia) zugeschrieben werden, oder wenigstens ihr liturgischer Gebrauch auf diese späteren Propheten zurückgeführt, auch in Betreff der beiden letzteren Propheten in Ansehung des richtigen Zeitalters vom Wahren nicht allzuweit abgeirrt wird, darf man annehmen, dass LXX unbedenklich auch Dichter noch jüngeren Zeitalters genannt hätten, wenn ihnen dies die Tradition an die Hand gegeben hätte. Bei ihrem lebhaften Verkehre mit Palästinensern konnten ihnen die Ereignisse der makkabäischen Erhebung nicht unbekannt bleiben, und bei ihrer Liebe zum Schriftthum mussten sie sich auch mit den Erzeugnissen und Vertretern einer so grossartigen Nachblüthe der religiösen Lyrik, die an dem edlen patriotischen Enthusiasmus jener Heldenzeit sich entzündet hätte, vertraut machen, wenn sie auch nicht selbst Augenzeugen jener grossartigen Begebenheiten waren. Aber keinen einzigen makkabäischen Dichter machen sie uns namhaft, keinen Judas, keinen Simon, keinen Hyrcan, keinen Alexander Jannaeus. Kein einziger Psalm wird von ihnen einer noch jüngeren Zeit als der jener erwähnten nachexilischen Propheten zugewiesen. Oder hätten LXX, wie die späteren Urheber von Beischriften insgemein, geflissentlich dies vermieden? Etwa in der Absicht, den heiligen Liedern eine höhere Autorität beizulegen? Gewiss nicht. Sie hätten dann diese pia fraus gewiss consequenter durchgeführt, hätten die 34 "verwaisten Psalmen" älteren Meistern zugeschrieben und die Pss. 137. 138. 146-148 nicht exilischen und noch jüngeren Propheten, sondern diese Lieder mit dem Namen des Königssängers von Zion geschmückt. Wenn aber als Erklärungsgrund nicht absichtliche Täuschung, so könnte Missverständniss, Irrthum angenommen werden. cher ist erklärlich, wenn der, welcher die Beischrift anbrachte, erst Jahrhunderte später als der Dichter lebte. Da musste die Vermuthung an die Stelle der Ueberlieferung treten, weil das geschichtliche treue Andenken an so alte Zeiten sich je länger je mehr trübte und verlor. Aber je zeitlich näher Dichter und Verfasser der Beischrift einander stehen, desto weniger kann Missverständniss und hin und her rathende Vermuthung Platz gegriffen haben, zumal wenn der Dichter, in berühmter Zeit lebend, selbst eine berühmte, hervorragende Persönlichkeit war. Wäre also der Grundstock unseres Psalters erst zur Makkabäerzeit entstanden, wären berühmte Hasmonäerfürsten Psalmendichter gewesen, so wäre kaum einzusehen, wie die Titelverfasser so ganz und gar von aller Tradition verlassen gewesen sein sollten, dass sie unter den makkabäischen Psalmen nicht einen einzigen richtig bestimmt hätten. Zu derselben Zeit, in welcher diese Psalmen entstanden, oder doch kaum gedichtet worden waren, wären sie auch schon missverstanden worden, nicht nur in Betreff der Dichter, sondern auch der geschichtlichen Veranlassungen,

die in mehreren gerade dieser angeblichen makkabäischen Psalmen (vgl. 93. 96. 97. 142. 143. 144) ausdrücklich angegeben sind. Anzunehmen, dass diese Lieder von solchen, die fast noch Zeitgenossen der Dichter sein mussten, so arg missgedeutet, mit so irrigen Bestimmungen versehen worden sein sollten, dass sie um beinahe ein Jahrtausend in der Zeitbestimmung fehlgriffen, wenn sie z. B. den 110. Psalmen dem David anstatt dem Alexander Jannaus zuschrieben, ist um so bedenklicher, als die Erinnerung an die herrliche Zeit der makkabäischen Erhebung mit ihren grossen patriotischen Bestrebungen, mit ihren Triumphen und Siegen, nicht so bald sich verwischen konnte, und Lieder wie Dichter, welche jene grossen Tage verewigten, noch lange in der frischen Erinnerung ihres Volkes fortleben mussten. Lebzeiten zum Theil der Dichter selbst, angesichts derer, welche Zeugen der grossen makkabäischen Erhebung waren, hätten sich alle jene irrigen, unechten Beischriften eingeschlichen, deren Irrthümer doch noch von vielen hätten berichtigt werden können. Dass von diesem Gesichtspunkte aus unendliche Schwierigkeiten der Annahme von makkabäischen Psalmen sich entgegenstellen, giebt Olshausen zu, verzichtet aber darauf, zu deren Beseitigung positive Aufschlüsse zu geben. Im Allgemeinen sind alle Vertheidiger von Makkabäerpsalmen genöthigt, die Beischriften in das erste Jahrhundert, überhaupt so tief wie möglich herabzurücken, um nur einigermassen die Entstehung der angeführten Irrthümer auf diesem Gebiete zu rechtfertigen. Aber geben wir einmal zu, dass die allerdings erst nach Schluss des palästinensischen Kanon entstandenen jüngeren Psalmenbeischriften der LXX erst nach der Makkabäerzeit hinzugefügt wurden, obwohl dies mit der nachgewiesenen wahren Abfassungszeit der alexandrinischen Psalmenübersetzung streitet. Geben wir zu, dass noch im ersten Jahrhundert v. Chr. in der griechischen Uebersetzung einzelne Psalmen mit historischen und archäologischen Titeln versehen wurden. In Anbetracht der den angeblich jüngeren und jüngsten Makkabäerpsalmen im hebräischen Text schon beigefügten Titel (vgl. Pss. 60. 110. 142-144), die vom letzten Verfasser und Anordner Alexander Jannaeus († 75) selbst offenbar nicht herrühren könnten, sondern erst nach dessen Zeit entsprungen sein müssten, würden die angeregten Bedenken chronologischer Art nicht gehoben, sondern eher verstärkt. Denn da die Psalmenübersetzer der LXX jene Titel der Makkabäerpsalmen bereits mitübersetzten, müssen sie dieselben in dem hebräischen Originale bereits vorgefunden haben. Mithin fällt die Entstehung jener Titel unzweifelhaft vor die Entstehung der griechischen Psalmenübersetzung der LXX. Da nun der Ursprung der letzteren bis nach Alexander Jannaeus keines Falles herabgerückt werden darf, so ergiebt sich hieraus die Unmöglichkeit des Vorhandenseins erst nach der Zeit jenes letzten Hasmonäerfürsten angefertigter Ueberschriften, die von den LXX hätten übersetzt werden können. Die zwar nicht mit mathematischer Evidenz, aber doch mit vorwiegender Wahrscheinlichkeit festzustellenden Zeitgrenzen hinsichtlich der Entstehungsgebiete der Psalmentitel und der Psalmenübersetzung der LXX werden bei Annahme von Makkabäerpsalmen und deren Vorhandensein im Psalter gänzlich verrückt.

Aber auch positive Gründe geben uns die Psalmenbeischriften, soweit sie authentisch beglaubigt sind, an die Hand, welche uns hinsichtlich der vermeintlichen Makkabäerpsalmen auf die richtigen Spuren ihrer geschichtlichen Entstehung leiten. sind dies vorzugsweise ausser directen authentischen Bestimmungen der Verfasser Angaben über liturgische Verwendung, Instrumentalbegleitung, musikalischen Vortrag, Melodie, Tonart u. dgl. m. Diese Titel enthalten Sprachgut der Tempelmusik. Manche von ihnen können noch aus der Zeit des ersten Tempels stammen. Denn der Chronist und Esra, bei denen ein Theil jener Ausdrücke sich findet (vgl. 1 Chron. 15, 20. 21. 23, 4. 2 Chron. 2, 1.17.34, 12.13. Esr. 3, 8.9), zeigen sich schon nicht mehr recht vertraut mit ihnen, brauchen sie vielmehr als aufgefrischte ältere termini technici aus den verloren gegangenen Büchern althebräischer Musik. Andere jener Angaben weisen uns auf die erste Zeit des zweiten Tempels (Ps. 92). Zu Serubabel's Zeiten ward ja die althebräische Musik auch in diesem eingeführt und zu Esra und Nehemia's Zeiten in neue Entwickelungsbahnen gelenkt. Eine Aufschrift wie die des 92. Psalmen lässt auf einen mit der gottesdienstlichen Verwendung der Psalmen beim nachexilischen Tempelritus vertrauten levitischen Verfasser schliessen. Zeiten, wie die esra-nehemianischen, in denen die liturgische Seite des neu wiederhergestellten Cultus grosse Bereicherungen erfuhr (vgl. Esr. 3, 8 ff. Nehem. c. 11), gaben dem Entstehen neuer Tempellieder fruchtbare Anregungen. Auch in den späteren Beischriften der LXX, denen man hinreichende Bekanntschaft mit dem Tempelritus zutrauen darf, weil sie die Wochentagspsalmen richtig bestimmen, indem sie mit dem Titel: εἰς την ἡμέραν τοῦ προσαββάτου den 93. Psalmen als Freitagslied, mit dem Titel: τετράδι σαββάτου den 94. Psalmen als Mittwochslied in Uebereinstimmung mit dem Talmud bezeichnen, findet sich keine Erwähnung, die uns nöthigte, irgend einen Psalmen über die esranehemianische Aera herabzurücken. Viele Angaben der LXX über die historischen Anlässe und Verfasser führen spätestens in die erste Zeit des zweiten Tempels (Ps. 96: "ἄτε ὁ οἶκος ἀκοδόμηται μετὰ τὴν αἰχμαλωσίαν"; Pss. 138. 146. 147. 148).

So kommen die äusseren historischen Zeugnisse mit den früher von uns dargelegten inneren Gründen in dem Ergebnisse überein, dass im Wesentlichen zur esra-nchemianischen Wiederherstellungszeit und deren Ausläufern der jüngste Theil unserer Psalmensammlung entstanden sein muss. Dass der völlige Abschluss derselben noch in derselben Zeit erfolgte, ist nicht nur aus dem Zeugniss des Chronisten, sondern auch aus den cultischen Verhältnissen des neuen Jerusalems zu erschliessen. Nachdem durch Esra's und Nehemia's Thätigkeit neue feste Formen für den wiederhergestellten Tempeldienst in Zion geschaffen waren, erwuchs der neuerstarkten Gemeinde das unabweisbare Bedürfniss, neben dem heiligen Gesetzbuch auch ein festes, liturgisch abgeschlossenes Gebet- und Gesangbuch zu besitzen. Dass die heilige Liedersammlung nicht für beliebige spätere Einschaltungen offen blieb. sondern einen festen Abschluss erheischte, der ihr eine unveränderliche Gestalt verlieh, erhellt schon aus der rituellen Bestimmung derselben. Dasselbe ist auch aus der Entstehungsgeschichte der ganzen Sammlung deutlich. Denn wie Zusammenordnung der einzelnen succesiv erwachsenen hymnologischen Sammlungen nothwendig von Einem Diaskeuasten vorgenommen ward - denn sie trägt das Gepräge Eines ordnenden Geistes -, so muss insbesondere die Schlussredaction von der Hand Eines Redactors vollzogen worden sein. Das einheitlich geschlossene Wesen der ganzen Sammlung lässt es nicht zu, an verchiedene Zeiten und Urheber ihrer schliesslichen Redaction zu denken. Der eine Schlussredactor liess in seinen Eintheilungen des gesammten Liedervorrathes von festen liturgischen Grundsätzen sich leiten. Er theilte das Psalterium nach Analogie des Pentateuch in ein fünftheiliges Ganzes und fixirte die einzelnen Bücher durch die Doxologieen mit ihrem stereotypem Gepräge. So lag es schon dem Chronisten vor und seitdem war und blieb es als Gegenbild der heiligen Thora und als das einem feststehenden liturgischen Gebrauche dienende Gesangbuch der alttestamentlichen Gemeinde ein geschlossenes Ganzes von unantastbarem Charakter.

Die Nachricht 2 Macc. 2, 13, dass Nehemia die Zusammenstellung der althebräischen Nationalbibliothek nach ihren Haupttheilen, unter denen die Psalmen ausdrücklich namhaft gemacht werden (denn das besagt in diesem Zusammenhange und in dieser Fassung ,τὰ τοῦ Δανίδ"), vorgenommen habe, ist unserer Ansicht nicht ungünstig. Freilich muss jene Aussage des zweiten Makkabäerbuches behutsam aufgenommen, darf nicht als vollgiltiges historisches Zeugniss weder hinsichtlich des Urhebers noch der Zeit des Abschlusses des alttestamentlichen Kanon angesehen werden. Esra und Nehemia, die zwei gleichzeitigen Repräsentanten der nachexilischen Wiederherstellungszeit, wurden späterhin oft mit einander verwechselt. Eine Thätigkeit, die auf dem Gebiete des Schriftthums am ersten dem Esra zukam (vgl. 4 Esr. c. 14), wird hier dem Nehemia beigelegt. Eine ähnliche Verwechselung begeht der Siracide, wenn er (c. 49, 13 [15]) das Verdienst der Wiederherstellung der heiligen Stadt allein dem Nehemia zuspricht, nicht, wie die streng geschichtliche Wahrheit es fordert, zugleich dem Esra. Annähernde Richtigkeit dürfen wir für jene Annahme im zweiten Makkabäerbuche trotz alledem in Anspruch nehmen, insofern wenigstens noch in den äussersten Ausläufern der esra-nehemianischen Aera, jedenfalls noch im vierten Jahrhundert, die Sammlung heiliger Schriften geschlossen ward, was den Abschluss des Psalterium zur Voraussetzung haben musste. Zur Zeit der Makkabäerkriege ward diese Sammlung wieder zerstreut. Die 2 Macc. 2, 13 in die

erste Sammlung aufgenommenen "ἐπιστολαὶ βασιλέων περὶ ἀναθημάτων" gingen ganz verloren. Andere Bücher, wie Daniel, kamen neu hinzu. Um die Wiederherstellung der Nationalbibliothek erwarb sich der Makkabäer Judas grosse Verdienste, wie 2 Macc. 2, 14 berichtet wird: ".... Ἰούδας τὰ διαπεπτωνότα (n. a. LA. διεσπορπισμένα) διὰ τὸν πόλεμον τὸν γεγονότα ἡμῶν ἐπισυνήγαγε πάντα". Damals wäre Gelegenheit gewesen, manche in den Apokryphen verstreute hymnische Stücke heiliger Poesie, wie das trotz seiner Kürze so gehaltvolle Thefilla-Stück Sir. 50, 22—24 [24—26] der heiligen Liedersammlung einzuverleiben. Es unterblieb, weil die festgeschlossene Form des Psalterium dem Eindringen jüngerer Liederstoffe in die alte ehrwürdige Sammlung einen festen Damm entgegensetzte.

## Verzeichniss der angeführten Stellen

aus den kanon. und apokryph. Büchern A. T.'s.

| Seite                      | Seite                     | Seite                                   |
|----------------------------|---------------------------|-----------------------------------------|
| Gen. 14, 18-20 115         | 1 Sam. 2, 5. 8 90         | Jesai. 1, 13, 14                        |
| 19, 9 47                   | -v.30.22,5.12.26,18114    |                                         |
| 20, 6 46                   | v. 10. 14, 24 ff 116      | 7, 14 25                                |
| 31, 7. 28 46               | 4, 17. 7, 1 ff 67         | 13, 3 115                               |
| - v. 35. 22,16. 44,7 114   |                           | 14, 4 ff. 7. 8. c. 40 - 66 53           |
| Exod. 5, 22 47             | 18, 7 75                  | 17, 12 ff. 26, 1—11 103                 |
| 14, 12 39                  | 23, 1-5 115               | 19, 16-25 29                            |
| c. 15 90                   | 2 Sam. 6, 2-4. c. 7 67    | 25, 8, 26, 19, 65, 20.                  |
| - v. 2 94                  | 7, 16 115                 | 66, 24 112                              |
| — vv. 5. 19 71             | -v.4ff.6,1.14,17f.114.117 | 40, 5. 42, 10-12 55                     |
| 18, 9 48                   | — v. 12 ff 116            | 42, 10, 60, 6 53                        |
| 19, 6 115                  | c. 8 31                   | 44, 23. 49, 13. 52, 7.                  |
| 23, 18 95                  | 10-11, 1. 12, 26-31 114   | 55, 12 53. 55                           |
| 28, 2 47                   | 12, 29—31. 14, 24 ff. 116 | 51, 3. 5. 60, 13. 63, 5.                |
| 31, 13 19                  | 22, 6 36                  | 66, 1. 18 55                            |
| 32, 14 39                  | 23, 1-7. 15 ff 116        | — v. 9 54f.                             |
| Num. 24, 3. 4. 15. 16 114  |                           | 52, 7. 9. 10 55                         |
| 30, 15 47                  |                           |                                         |
| Deut. 4,34.38.5,15.6,21 88 |                           | 55, 3 73                                |
| — v. 43 28                 | 7, 9—11 94                | 59, 17 54. 59                           |
| 7, 1. 19. 8, 15. 9, 1 88   | 8,50-52.62-9,270f.        | 61, 1 81                                |
| 10, 17. 11, 23 88          | 9, 17-28 70               | 63, 1. 65, 21 ff 54                     |
| 25, 17. 19 28f.            |                           | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| 28, 53. 15 ff 130          |                           | 17. 51, 34 27                           |
|                            | 2 Reg. 5, 3 85            | 10, 21, 25, 11, 10, 16,                 |
| Judic. 5 90                | 6, 5 114                  | 9. 23, 1. 3 26                          |
| -vv. 3.5-7 103             |                           |                                         |
| -v. 7.6,17.7,12.8,26 84    | 23, 29 ff 14              | 26, 18. 32, 18 26                       |

| 5-11-                                 | g-14.                                        |                                                      |
|---------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Seite<br>Jerem. 31, 15 15. 25         | Ps. 3, 5 108                                 |                                                      |
| 32, 20 47                             | - 4 9                                        | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ |
| 33, 11 74f. 78                        | - v. 2 108                                   |                                                      |
|                                       |                                              | - 34, 7. 16 126                                      |
| 40, 1 ff. 42, 1 ff. 43, 8 ff.         | _ v. 4 36                                    | -v. 19                                               |
| 44, 1 ff 15                           | — 5 9                                        | — 37, 5. 26 126. 128                                 |
| 49, 7 28. 90                          | - v. 8                                       | v. 19 128                                            |
| - v. 20 26                            | - vv. 10. 2 108                              | <b>– 38, 12</b> 128                                  |
| 50, 7. 17. 51, 34 27                  | - v. 12 124                                  | <b>— 39, 1 133</b>                                   |
| 51, 27 115                            | -69                                          | - v. 13 74                                           |
| 52, 13 19. 21                         | - v. 6112. 126. 128                          | <b>- 40, 6. 9 108</b>                                |
| Ezech. 18, 20. 21. 23.                | <b>-</b> 7 9. 132                            | — v. 18 124                                          |
| <b>24. 26. 27 34</b>                  | - v. 9 116                                   | - 41, 2 128                                          |
| 19, 21 123                            | - v. 10 126                                  | — v. 14 61. 63                                       |
| 25, 13 f 90                           | — vv. 16. 17 I10                             | <b>– 42</b> 9. 41                                    |
| 37, 1—14 112                          | — vv. 17. 2. 3 108. 128                      | - v. 1 133                                           |
| Hos. 6, 7 47                          | <del></del>                                  | - v. 7 124                                           |
| 11, 1 25                              | — v. 1 133                                   | - v. 8 <sup>b</sup> 39                               |
| 14, 10 34                             | - v. 5 123                                   | 43. 53 4. 9.                                         |
| Jon. 1, 3. 11. 14 39. 76              | <b>- 9. 10 4. 9. 86</b>                      | - 44 2 ff. 11-14. 27. 119                            |
| - vv. 5.7 40                          | <b>— 9, 7. 21</b> 124                        | - v. 1 133                                           |
| 2, 3-6. 8. 10 39. 76f.                | - v. 9 116                                   | - vv. 7. 8 12                                        |
| - v. 8 41                             | <b>— 10, 7. 9. 10 108</b>                    | - v. 14 27                                           |
| 3, 2, 7 40                            | - v. 9 113                                   | - v. 18 124                                          |
| - vv. 4. 10 39                        | -11-249                                      | — vv. 18 f. 23 14                                    |
| 4, 2. 3. 8 39f.                       | - 11, 2 113                                  | - 45, 1 133                                          |
| Mich. 5, 1 25                         | — v. 4 66                                    |                                                      |
| 7, 2                                  | - v. 6 108                                   | - 46-48. 50-55. 65. 9                                |
| Habak. 1, 3. 4. 13 111                | - 13, 16 <sup>b</sup> 108                    | - 46, 1 133                                          |
| — v. 4                                | - 16, 1 133                                  | - 49, 11 ff112. 126                                  |
|                                       |                                              | - vv. 17. 18 120                                     |
| 2, 3 59                               | - v. 2 108                                   | - 50, 10 80                                          |
| 3, 1, 9, 13, 19                       | - v. 8 115                                   | — v. 14 87                                           |
| Zeph. 1, 5. 8f. 3, 1—3. 111           | . — v. 10 112                                | <u>- 51, 1 128</u>                                   |
| Hagg. 1, 2-4. 9 89.93.105             | - 17, 1 108                                  | 51, 14 108                                           |
| - vv. 5-11. 2, 17-                    | - 18 9. 88. 132                              | - v. 15 101                                          |
| 2091. 105                             | — 18, 4. <u>18</u> 108                       | <b>- 52, 1. 53, 1. 54, 1 133</b>                     |
| 2, 3 94                               | vv. 5 ff 87                                  | — 54, 11. 55, 20 124                                 |
| - vv. 7-10. 20-23 90                  | — v. 26 36                                   | -55, 1.56, 1.57, 1.58, 1133                          |
| - v. 8                                | - v. 31 110                                  | - 57, 8-12 60                                        |
| - v. 12 ff 105                        | — v. 49 109                                  | <b>—</b> 59, 1. 60, 1. 62, 1.                        |
| Zach. 2,14-17.3,8.4,6f. 90            | <b>— 22, 2</b> 124                           | 67, 1. 69, 1 133                                     |
| — v. 11. 15. 6, 15. 8,                | - v. 20 108                                  | <b>-</b> 59, 2 108                                   |
| 20. 22 f 92                           | <b>— 25. 34. 37 9. 86</b>                    | 603.7ff.33.119.126                                   |
| 3, 9. 4, 7 ff 95                      | - 25, 6 f 128                                | - vv. 7-14 60                                        |
| 4,7 94                                | v. 7 71                                      | - 63, 2 <sup>b</sup> . 64, 4. 6 108                  |
| 6, 12—15. 8, 22 f 90                  | - vv. 15. 1. 2. 4 108                        | <u> </u>                                             |
| 7, 14. 8, 10 ff. 22 f 91              | <b>— 26. 28. 49. 68 3. 9</b>                 | - 69 5. 9. 58                                        |
| 8, 9. 10 93                           | <b>—</b> 27. 29 <b>–</b> 33. 35 <b>–</b> 36. | - vv. 5. 13. 15 f. 20 113                            |
| - vv. 12f 105                         | 38-41 9                                      | - v. 18 108                                          |
| Mal. 1, 11. 3, 12 90f.                | — 27, 4 124                                  | - 70. 71. 75. 78. 81.                                |
| 2, 3 95                               | — v. 9. 28, 1 108                            | 82-107 9                                             |
| - vv. 6 ff. 3, 14. 4, 4 101           | - 29, 2 48. 115                              | - 70, 6 124                                          |
| Ps. 1 3. 9f. 119. 126                 | - vv. 1. 2 49                                | - 71, 17 129                                         |
| - v. 2 126                            | - 30, 10 112                                 | - 72, 14 87                                          |
| - 29f. 119. 126                       | — 31, 23 <sup>a</sup> 39                     | - vv. 18.1961.63,129                                 |
| — vv. 5. 9 116                        | - 16 108                                     | - 73 3. 8ff.                                         |
|                                       | - 32, 1 ff 110. 133                          | - v. 9                                               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 1 — 02, 111 110. 133                         | — v. 9 126                                           |

| 2                                                    |                         |                                                      |
|------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------------------------------------|
| Seite                                                | B- 05                   | Seite                                                |
| Ps. 73, 23 115                                       | Ps. 95 4. 9             | Ps. 105, 14. 18 120                                  |
| -742ff. $14-21.119.126$                              | 96 9. 52ff, 70          | — vv. 36. 41 56                                      |
| — v. 1 133                                           | — v. 1 130ff. 137       | - 1069. 52ff. 65. 71. 78f.                           |
| vv. 3-6. 7 23                                        | — vv. 1. 2 53           | - v. 1 74f.                                          |
| - vv. 4. 6. 7 21                                     | - vv. 1-13 42           | - vv. 1—6                                            |
| — v. 7 19. 20                                        | - vv. 1-4.6.8-13. 43    |                                                      |
| — vv. 8. 9 14ff.                                     |                         | - vv. 1.47.4842f.57.60                               |
| - 0 (7b) 17f                                         | - vv. 1.3.4.5.8.10.     | - v. 2 126                                           |
| - vv. 8 (7 <sup>b</sup> ) 17f.                       | 11. 13 54               | — vv. 3. 4 57                                        |
| - vv. 10. 18. 22 19                                  | — vv. 6. 8. 9 48        | - vv. 4. 7 71                                        |
| — vv. 10. 1 27                                       | — v. 8 49               | - vv. 4. 5. 6 62                                     |
| <b>— 75, 3 59</b>                                    | — vv. 9—11 129          | — v. 6 66. 124                                       |
| <b>— 76, 1. 77, 1. 78, 1</b> 133                     | <b>—</b> 96, 10 64. 116 | - vv. 7-46 62                                        |
| - 77 3f. 9. 126                                      | - vv. 10-12 53          | - vv. 47. 4861-64.70                                 |
| - v. 4 108                                           | <b>-</b> 97. 984. 9. 87 |                                                      |
|                                                      |                         | — 107                                                |
| - 78, 9-11. 38. 51.                                  | 97, 1 133ff.            | — v. 1 57. 60. 74                                    |
| 55ff. 61. 67f 56                                     | — vv. 1. 3. 6 55        | — vv. 23. 24 126                                     |
| — vv. 24. 38. 55. 57f.                               | — vv. 1. 7. 9 54        | — v. 26 57                                           |
| 61 71                                                | — v. 5 130              | — vv. 29. 30 39                                      |
| - v. 61 48                                           | - 98, 1 130             | <b>— 108 4. 10. 60</b>                               |
| - 79 2ff. 21-27. 33. 119                             | — vv. 1, 3—6. 8 55      | — v. 4 60                                            |
| - vv. 1-4. 11 21                                     | — vv. 1. 4. 7. 9 54     | - 109 58ff. 65, 107                                  |
| - vv. 1. 7f. 8. 12f. 26                              | - 99 <b>.</b> 100 4. 9  | - v. 8 59, 120                                       |
|                                                      |                         |                                                      |
| - vv. 2. 3 23. 130                                   |                         | — v. 14 121                                          |
| - v. 4 124                                           | — v. 5 55               | - vv. 18. 22-24.                                     |
| - vv. 4. 5. 13 <sup>a</sup> 27                       | — v. 9 47               | 28—31 58                                             |
| - vv. 5-9 26                                         | - 100, 1. 2 55          | — v. 23 74                                           |
| 80 <b>3.</b> 9 <b>.</b> 33 <b>.</b> 119 <b>.</b> 126 | — vv. 1. 3. 4 54        | - 11010.60.77.107.113ff.                             |
| - v. 4 124                                           | 101 9. 60. 65           | — v, 1 135                                           |
| <b>—</b> 80, 1. 81, 1. 84, 1 133                     | - 102 4, 9, 58ff, 132   | - vv. 1. 2 <sup>b</sup> . 3.5.6 <sup>b</sup> .7. 115 |
| - 83 4ff. 27-33. 126                                 | vv. 4-10. 12-15.        | - vv. 1. 3-5 113                                     |
|                                                      | 17 f. 24 — 29 58 f.     | - vv. 1-4 118                                        |
| - 85 4. 9. 33                                        |                         |                                                      |
| -87, 1.88, 1.89, 1.                                  | — v. 6 47               | - vv. 1. 3. 4. 5113. 117                             |
| 93, 1. 94, 1                                         | — v. 14 57              | — vv. 1. 2. 3. 4. 6 114                              |
| <b>— 88, 3 124</b>                                   | — v. 24 124             | – v. 3 120                                           |
| - vv. 3°. 7. 8. 18 39                                | — v. 25 120             | – vv. 5. 6 116                                       |
| - vv. 3-5 121                                        | - v. 26 54              | — 111 4. 9. 78ff. 86f. 99f.                          |
| - v. 5 130                                           |                         | — v, 1 128                                           |
| - 89 3 <b>.</b> 9 <b>.</b> 10                        | - vv. 3-5 80            | — v. 3 120                                           |
| - vv. 4. 5. 12 66                                    | - vv. 5.13.18.20ff. 57  | - v. 4 83f.                                          |
|                                                      | - v. 17 126             | — v. 5                                               |
| - vv. 4. 5. 20-38. 115                               |                         |                                                      |
| - v. 30 121                                          | - v. 22 58              | - v. 10                                              |
| — v. 53 61                                           | — 104 9. 57. 78f.       | - 112 4. 78ff. 86f. 99f.                             |
| — 90 1. 3. 9                                         | — v. 1 54               | - vv. 1. 3. 5. 7—10 100                              |
| <b>—</b> 91 9. 54                                    | — vv. 1. 35 60          | — v. 5 126                                           |
| — vv. 1. 8 54                                        | — vv. 4. 8. 15. 24.     | — 113. 114 4. 9. 78ff.                               |
| - v. 3 120                                           | 34. 31 57               | 89f. 97. 107                                         |
| <b>—</b> 92 4. 9. 55                                 | — vv. 11. 20 80         | — v. 1 130                                           |
|                                                      | - vv. 15. 21 120        | — vv. 1—7. 9 84                                      |
| - v. 1 136                                           | - vv. 19. 25 126        | - vv. 2-7. 9 83                                      |
| - vv. 1. 12 54                                       |                         |                                                      |
| - v. 4 55                                            | - 105 9. 52ff. 60. 78f. | — vv. 5—9 80                                         |
| — v. 9 130                                           | — vv. 1—1542.56f.70     | - vy. 7. 8 89                                        |
| - vv. 13-16 54                                       | — vv. 1. 2. 8.16.21.    | — v. 9 90                                            |
| <b>- 93, 1. 3 54</b>                                 | 32. 34. 42. 45 57       | - 114, 2 84                                          |
| 94 4. 7. 9                                           | — vv. 1. 45 60          | - v. 4 129                                           |
| — vv. 3. 22 54                                       | — v. 5 51               | — v. 8 80                                            |
| - v. 7 126                                           |                         | -1154.9f.40.78ff.96f.107                             |
| V. /                                                 | 11101010101411 10 20    |                                                      |

| Seite                                              |                              |                                          |
|----------------------------------------------------|------------------------------|------------------------------------------|
| Ps. 115, 1. 2                                      | Ps. 124 9. 103f.             | Ps. 137, 1                               |
| - v. 3 39. 76. 120                                 | - vv. 1. 2. 6f 120           | - vv. 7-9 90. 120                        |
| — vv. 3—6. 8. 12 f.                                | - v. 7 104. 120              | — 138, 1 133. 137                        |
| 84. 87. 96                                         | 125 3. 9. 103f.              | — vv. 2. 4. 5. 8 90                      |
| - vv. 9—11 81. 97                                  | - vv. 1. 3. 5 105            | - 139 9. 81f. 85. 107. 120               |
| - v. 17 121. 128                                   | — 126 9. 103ff.              | vv. 2. 8 81                              |
| — vv. 17—18 126                                    | — vv. 1—3. 4—6 105           | - vv. 2. 8. 11 f. 17.                    |
| — 116 4. 9. 40. 78ff. 97.                          | - 127 9. 103ff.              | 21 85                                    |
| 107. 120                                           | vv. 1. 2. 3—5 105            | — 140 9. 88. 107ff.                      |
| - vv. 1. 4. 6ff. 12.                               | — 128 4. 9. 89. 105          | - vv. 2.3.5-7.14 107                     |
| 14ff. 18f 80f.                                     | — 129 3. 4. 9. 105           | - vv.4-6.10.12ff. 110f.                  |
| — vv. 2. 5 83. 121                                 | - v. 5 105<br>- vv. 6. 7 120 | - vv. 4-8, 9-12 108                      |
| - vv. 3. 4. 15. 18 87                              | - 130 3. 9                   | - vv. 5. 6. 9. 12ff 109                  |
| - vv. 7. 11. 14. 17-19 91                          | — vv. 1. 5ff, 105            | - v. 13 128                              |
| 17—19 91<br>— vv. 13—19 92                         | - v. 2                       | — 141 9. 88. 107ff.<br>— vv. 1. 5. 9 107 |
| - vv. 15-19 92<br>- vv. 17. 18 39. 76              | - v. 4 120. 124              | - vv. 1. 3. 9 107<br>- vv. 2-7. 9f 111   |
| - v. 17. 18 85. 76<br>- v. 19 84                   | - 131 9                      | - v. 3                                   |
| — 1174.9.78ff.92.97.107                            | - vv. 1-3 105                | - vv. 3. 4. 8. 10 108                    |
| - v. 1 80. 130                                     | — 132 9, 33, 103             | - vv. 3-5. 7 109                         |
| - 118 4ff.61.74ff.92ff.107                         | - vv. 1-6. 13. 14. 67        | - vv. 4-6. 9 110                         |
| - v. 1 74. 77. 79                                  | - vv. 7-9. 1-10.             | - 142 10. 40. 88. 107ff.                 |
| - vv. 1—13 93                                      | 11—18 68f.                   | 119, 126                                 |
| -vv.2-4.8f.2581.97                                 | - vv. 7-9. 13ff 105          | - v. 1.143, 1.144,1.133                  |
| — vv. 2. 25 80                                     | - vv.8-10 66ff.72f.77        | - vv. 2. 4. 7. 8 107                     |
| - v. 9 83                                          | - vv. 10. 12 73              | - vv. 2. 7. 8 108                        |
| — vv. 14. 19—23 94                                 | - vv. 11. 12 66. 115         | — v. 4 39. 41. 77                        |
| — v. 23 124                                        | - vv. 14. 16 72              | - vv. 4. 7 110                           |
| - vv. 24-29.19.20. 95                              | - v. 17 123                  | — vv. 4. 8 109. 111                      |
| - v. 28 74                                         | <b>— 133 9. 105</b>          | - 143 10.88.107ff.119.126                |
| — 119 3.5.9.61.78.86.107                           | — v. 2 120                   | — vv. 1. 3—10 108                        |
| — vv. 5. 20. 158 85                                | <b>— 134 3. 9. 106</b>       | ← vv. 1.4.8.9.11 107                     |
| — vv. 14. 16f. 25. 28.                             | — v. 1 106                   | — v. 3 113. 120                          |
| 33. 37f. 41ff 86                                   | - 135 4. 9. 78. 81ff. 96ff.  | — vv. 3. 4. 6—8ff 111                    |
| vv. 21. 23. 42.                                    | -vv.1-3.6.8-10.              | — v. 7 109. 130                          |
| 46. 51. 53 101                                     | 15-20. 7 84. 87f.            | — 144 10. 88. 119. 126                   |
| — vv. 23. 46. 83f.                                 | vv. 2. 8. 10 120             | - vv. 3. 9 110. 123                      |
| 161 102                                            | — vv. 7—10 98                | — v. 4 74                                |
| - v. 50 124                                        | — vv. 6. 10 — 12.            | - v. 9 73                                |
| - vv. 61. 63. 69f. 78. 101<br>- vv. 74. 98. 101 f. | 15—19 96<br>— v. 9 80f.      | — v. 15 120                              |
| 112 86                                             | - v. 12 44                   | - 145 9. 81ff. 86. 99f.                  |
| - vv. 121. 133 120                                 | - vv. 19. 20 81. 97          | vv. 1-5 74. 77<br>vv. 2. 14. 15. 20f.    |
| - vv. 150. 158. 161.                               | - 136 9. 75f. 81ff. 96ff.    | 82. 100                                  |
| 163. 165. 167 101                                  | - v. 1 74f. 77. 79           | - v. 3 126                               |
| - 120-134 103-107                                  | - vv. 2-9.10-24.             | - vv. 4. 5. 7. 10 100                    |
| - 120 3. 9. 40. 61. 107                            | 25 98                        | - vv. 8. 13. 15. 19. 101                 |
| - v. 139. 76                                       | - vv. 2. 3. 12. 16-          | - vv. 8. 17 83                           |
| - v. 5 104                                         | 22 88                        | — vv. 11—13 120                          |
| <b>— 121 3. 9. 103. 107</b>                        | - vv. 4-7. 9f. 13.           | - vv. 13. 1485. 122f.                    |
| — v. 5 115                                         | 16f. 23. 2584. 98            | v. 14 81f. 100                           |
| - v. 8 104                                         | — vv. 8. 24 85               | - v. 15ff 123                            |
| <b>— 122 9. 107</b>                                | — v. 9 126                   | 146 4. 9. 78ff. 98. 123                  |
| - vv. 1. 2. 6-9 104                                | — vv. 17—22 96               | — v. 1 133. 137                          |
| vv. 1. 3. 4 120                                    | - v. 22 44                   | - vv. 2. 3. 6-9 83                       |
| <b>—</b> 1233. 5. 9. 104. 107                      | - 137. 138 9. 90. 107        | - vv. 2. 5. 7-10 82                      |
|                                                    | -                            |                                          |

| Seite                        | 1 50:40                         | 9-14-                      |
|------------------------------|---------------------------------|----------------------------|
| Ps. 146, 3. 5 84. 120        | Thuan 9 90                      | Seite                      |
| 4 100                        |                                 | Nehem. 4, 1ff 31. 99       |
| — v. 4 130                   | 3, 6. 10. 12. 14. 46.           | 4, 1. 4f. 14. 6, 10—14.    |
| - vv. 5. 7-10 100            | 52. 54. 61 113                  | 8, 1-18 100                |
| — v. 8 85                    | 3, 18. 7, 14. 11. 9f 113        | 4, 7. 15. 7, 1 — 4.        |
| - 147. 148. 1494.9.78f.      | 5, 1 59                         | 12, 27—45 99               |
| 81ff. 98ff.                  |                                 |                            |
|                              | Eccles. 1, 3. 7. 9—11.          | c. 6                       |
| <b>— 147, 1 84. 133. 137</b> | 14. 17 120                      | — v. 1 31                  |
| - vv. 2. 3 81                | 2, 7-9. 11-22. 24.              | 8, 10 48                   |
| — vv. 2—4.6—9.11.            | 26 120                          | 9, 5—10, 1 71. 124         |
| 14-17. 19 83                 | 2, 14 ff. 3, 18—21. 5,          | - vv. 11. 15. 17. 24.      |
| vv. 2. 13 99                 | 19112                           |                            |
| — vv. 5. 6. 9. 12 82         | 3, 5. 13—15. 18—22. 120         |                            |
| - vv. 5. 16. 17 126          |                                 | - vv. 17. 30. 32-34. 124   |
|                              | 3, 18. 7, 14. 11, 9. 10. 113    | c. 11 137                  |
| v. 10 130                    | 4, 2. 8. 10. 14. 5, 1.          | 12, $1-26$ . 13, 14.       |
| - vv. 19. 20 121             | 13ff. 18 120                    | 22. 31 71                  |
| <b>— 148, 1 133. 137</b>     | 5, 11 46. 120                   | 1 Chr. 3, 1-24 52f.        |
| — v. 2—4 129                 | 6, 3. 10. 7, 10. 24f.           | 4, 43 28                   |
| - vv. 3.5.8.11.13f. 83       | 8, 7. 11. 14 120                | 5, 26 46                   |
| - v. 6 120                   | 6, 6. 8, 7. 9, 2—10. 12. 112    |                            |
| - v. 8 126                   | 0 1 0 6 10 10 0                 | 9, 25, 17, 5, 26, 19.      |
|                              | 9, 1. 2-6. 12. 10, 3.           | 29, 11 47                  |
| - vv. 13. 14 82              | 5. 13ff. 19 120                 | 15, 20f. 23, 4 136         |
| -149, 1.3 - 5.7 - 982.83     | 10, 7 101. 120                  | — v. 16. 13, 8. 16, 5f.    |
| — v. 4 98                    | 10, 14. 12, 7 112               | 42 55                      |
| - v. 6 81. 99. 130           | 11, 3. 8-10. 12, 3.             | 16, 7ff 41ff.              |
| - v. 7. 8 99                 | 7. 9. 12f 120                   | — vv. 8—36 42ff. 51.       |
| - 1504.10.78f.81ff.98ff.     | Esth. 3, 7 47                   | 66. 70                     |
| 119. 126                     | Dan. 1, 5. 8. 11. 16. 2, 6. 121 |                            |
|                              |                                 | vv. 12—36 43ff.            |
| - vv. 2. 3 83                | 2, 4-7, 28. 2, 44.              | - vv. 13. 15 f. 18         |
| - vv. 3. 4 82                | 7—9, 27 121                     | 25. 27. 29—36 43           |
| — vv. 4. 5 130               | 3, 2f. 5. 7. 10. 15. 21.        | vv. 23. 35. 36 50f.        |
| Prov. 1, 11ff. 2, 12ff. 3,   | 27. 6, 3. 8 121                 | vv. 29-33 49ff.            |
| 11f. 10, 6. 14 110           | 3, 33. 4, 31 <sup>b</sup> 122f. | - vv. 30. 32-34 51         |
| 1, 15. 2, 9. 3, 13.          | 5, 21. 7, 13. 23f 123           | - vv. 31. 36 43. 64        |
| 17. 4, 13. 17. 26 109        | 8, 24. 11, 32f. 35. 12,         |                            |
|                              |                                 | - v. 34 51. 74             |
| 8, 3, 35, 9, 5, 10,          | 3. 10 35                        | - v. 35 43. 64. 70         |
| 17—19 109                    | 9, 4ff. 9. 13. 16—19. 124       | v. 37.29, 20.22 46         |
| 12, 1f. 15. 26. 12ff.        | 12, 1-3. 13 112. 121 '          | v. 41 74f.                 |
| 13, 3. 14, 18. 15, 5. 109    | Esr. 3, 8. 9 136                | 17, 13f 73                 |
| 12, 13. 19. 13, 3. 15,       | - v. 10. 1174-77                | 20, 1-3 116                |
| 26. 16, 24 110               | - v. 10f. 4, 6. 7 96            | 29, 10-15 74. 77           |
| 17, 27f. 18, 22. 23, 1.      | - v. 12 94                      | 2 Chr. 1, 3—13. 5—6.       |
|                              |                                 |                            |
| 3. 6. 35 109                 | 3-6, 18. 7, 8 76.               | 39 70                      |
| 18, 6ff. 31. 22, 11. 24,     | 4, 6—22ff. 5, 3ff 93            | 2, 17. 34, 12f 136         |
| . 11. 15ff 110               | — vv. 7—24 105                  | 5, 13. 7, 3. 6 74f.        |
| 24, 27. 29, 5ff. 11 109      | - 12ff. 23f. 6, 7f 91           | v. 11 46                   |
| 24, 11ff 111                 | 6, 14. 15. 16ff 92              | 6, 15. 16. 18. 37 66       |
| 26, 27. 28, 13ff. 30, 5. 110 | 6, 17 95                        | - vv. 17. 40. 41 70f.      |
| 31, 10-31 86                 | - v. 22 30                      | - vv. 41. 42 66ff, 72f. 77 |
|                              |                                 |                            |
| Job 3, 13—19. 7, 7—10. 112   | c. 8 97                         | 7, 4—12, 8, 4—18 70        |
| 14, 7—14. 16, 18f 112        | 9, 11 47                        | 7, 15 71                   |
| 19, 20. 33, 9 47             | Nehem. 1, 3. 2, 3. 5.           | 8, 11 67                   |
| 19, 23—29 112                | 13. 17 60                       | v. 13 18                   |
| Ruth 1, 21 47                | 1, 6. 5, 19 71                  | 20, 10 32                  |
| Thren. 1, 1 80               | 2, 10.5, 1 - 13.                | - vv. 21. 29, 27.30 74f.   |
| capp. 1. 2. 3. 4 86          | 14—18 100                       | 115                        |
| 2, 6ff 18                    | <b>3, 34. 4, 3. 11</b> 60       |                            |
| _, 0                         | 5, 52, 2, 5, 11 mm. 00          | = 2, 12, 20, 10 TO         |
|                              |                                 |                            |

| Seite                          | Seite                      | Seite                   |
|--------------------------------|----------------------------|-------------------------|
| Chr. 34, 33 13                 | Sap. Sir. 50, 22-24 139    |                         |
| 35, 22ff 14                    | Bar. 1, 11. 2, 16-18.      | 32. 40. 43 9            |
| 36, 14—18. 19 22               | 3, 5. 11. 23 121           | — 8ff. 16f 23, 25       |
| — v. 19 19. 21                 | 2, 2f. 28-35. 3, 11. 130   | capp. 8.9.9,20ff.27. 13 |
| Esr. c. 14 138                 | 3, 23 28                   | 9, 1. 3. 71—73 9        |
| ob. 3, 11. 8, 5. 12, 6ff.      | 4, 4. 20 121               | 10, 7. 9. 21. 63. 11,   |
| 20. 22. 13, 17ff 129           | Or. Asarj. v. 14 14        | 63-74 9                 |
| ıd. 9, 11 [13]. 13, 14.        | 1 Macc. 1,10ff.41-64 9. 10 | - v. $18 - 21$ . 14,    |
| 18. 16, 2. 13 130              | - vv. 23. 25. 31. 33.      | 41-47 118               |
| 16, 15 129                     | 38f. 49ff 21               | 12, 31f. 48. 53ff. 13,  |
| ip. Sir. Prol 126ff.           | 2, 8. 9 21                 | 3. 10. 15 – 19 9        |
| $\bar{1}, 14[16]. 2, 6.6, 37.$ | - v. 42. 7, 13 35          | 13, 23. 20ff. 49ff. 14, |
| 13, 23 [28] 126                | - v. 63. 7, 17. 38.        | 7f. 13ff. 25ff 9        |
| 2, 6. 15, 19. 17, 27f. 128     | 9, 23 130                  | 16, 14 9                |
| 14, 4. 20. 15, 19. 16,         | 3, 10ff. 13ff 9. 10        | 2 Macc. 1, 8. 8, 33 20  |
| 17 [15]. 17, 27 ff 126         | 4, 38 19. 20               | 2, 7. 8, 2. 3. 4 21     |
| 19, 20 [18]. 21, 5 126         | 4, 46. 9, 27. 14, 41 14    | — v. 13 138             |
| 22, 27. 29, 1. 31, 16          | c. 5 4. 9. 27ff.           | — v. 14 139             |
| [34, 19]126. 128               | - v. 3 f. 6. 15. 28.       | 7, 9. 11. 14. 20. 23.   |
| 31, 16. 51, 1. 3. 7f. 12. 128  | 39. 68 28                  | 29. 36 121              |
| c. 36.39, 29ff. 42, 18. 126    | — v. 9. 6, 28 ff. 49.      | 12, 35ff 9              |
| 43, 6. 19 f. 24 f. 28 f.       | 53 9                       | — vv. 43—46 112         |
| 44, 5, 47, 8—10 126            | - vv. 56-62 12             | 14, 6 35                |
| 49, 13 [15] 138                | c. 6 10                    | 3 Macc. 2, 1 127        |
| 50, 1-21 127                   |                            | •                       |

